
 1 

  

DE LECTURA PARA LA COLECCIÓN DE CUENTOS 

 



 0 

CONTENIDO 

I. CONSIDERACIONES PREVIAS 

¿Por qué el nombre de “Arasai” para esta colección? 

Los títulos de esta colección 

¿Cómo se plantea la descolonización en esta colección? 

¿Cómo se plantea la despatriarcalización en esta colección? 

II. GUÍA DIDÁCTICA DE COMPRENSIÓN LECTORA 

¿Para qué sirve? 

Sus objetivos  

Consejos para una lectura apropiada  

▪ Por edad y capacidad lectora 

Privilegiar la lengua indígena-originaria 

Actividades generales  

Para tomar en cuenta 

▪ Durante la lectura 

▪ Después de la lectura 

Guía general de preguntas para la comprensión lectora 

III. ACTIVIDADES DE COMPRENSIÓN Y ANIMACIÓN LECTORA 

Para responder a la pregunta 1  

Actividad: “Construimos un personaje” 

Para responder a las preguntas 2, 3 y 4 

Actividad: “El ovillo de lana” 

Actividad: “El largo camino para andar” 

Para responder a la pregunta 5 

Actividad: “El viaje de la heroína” 

Para responder a la pregunta 6 

Actividad: “¿Qué hubiera pasado si…?” 

Actividad: “Mete el sol en el aula” 
Para responder a la pregunta 7 

 Actividad: “Vamos a valorar nuestro idioma” 

 Actividad: “El reto del carayana” 

IV. IDEAS CLAVE PARA ANALIZAR LOS CUENTOS DE ESTA COLECCIÓN 



 1 

I. CONSIDERACIONES PREVIAS 

Estimada y estimado docente, facilitadora o facilitador: 

La lucha contra el patriarcado ha cobrado mayor vigencia en la última década gracias a un 
movimiento de mujeres organizadas y a un movimiento feminista, creciente en el mundo, 
movilizado e indignado por la profundización de la violencia patriarcal, los feminicidios y la 
cultura de la violación. Estas realidades están vinculadas al modelo capitalista de 
explotación de los cuerpos y territorios que ha roto todo marco de derechos y de vida, 
incluida la vida de la naturaleza. Además, se han agravado en medio de un individualismo 
creciente, consolidado con la pandemia mundial de Covid-19, que ha puesto en evidencia 
las desigualdades sociales, de clase y las relaciones de poder hacia poblaciones racializadas. 

El patriarcado oprime a la naturaleza y a la humanidad. Por tanto, la educación 
despatriarcalizadora debe responder y abordar esa complejidad de opresiones y relaciones 
de poder que vivimos como sociedades. La escuela es un espacio para transformar las 
sociedades.  

En el contexto boliviano, la despatriarcalización no solo es uno de los fines y objetivos de la 
Ley de Educación “Avelino Siñani-Elizardo Pérez”, sino que también está intrínsecamente 
considerada dentro del proceso de descolonización del Estado y de la sociedad que plantea 
la Constitución Política y que se materializa mediante leyes y políticas públicas relativas a 
las autonomías indígenas-originarias-campesinas, la economía social comunitaria y 
productiva y otros procesos transformadores que se originaron en las luchas de los pueblos 
y naciones indígenas-originarios, organizaciones sociales y movimientos de mujeres de 
Bolivia. Para que estos cambios se operen en el sistema educativo plurinacional, se requiere 
el compromiso de toda la comunidad educativa. 

La presente colección de cuentos pretende ser una herramienta para que las y los docentes, 
las facilitadoras y los facilitadores aporten a crear y construir una educación 
despatriarcalizadora y descolonizadora, tanto con acciones y contenidos específicos como 
con un adecuado enfoque político-pedagógico. 
 

¿POR QUÉ EL NOMBRE DE “ARASAI” PARA ESTA COLECCIÓN? 

“Arasai” es un nombre femenino en lengua guaraní que significa: “La que no renuncia a su 
cultura y la hará trascender en el tiempo”. 

Adoptamos ese nombre porque refleja el espíritu valiente y decidido de las niñas y mujeres 
protagonistas de los cuentos, que asumen su identidad cultural como elemento que las 
fortalece y les permite sortear una serie de obstáculos y dificultades –propios de la realidad 
discriminatoria y patriarcal en que viven– transformando sus vidas y su entorno. 

Los cuentos contienen historias y situaciones en seis contextos culturales y lingüísticos de 
Bolivia y están trabajados desde un enfoque despatriarcalizador y descolonizador. 

Por tanto, se constituyen en una herramienta didáctica para la aplicación de una educación 
con pertinencia cultural, lingüística y despatriarcalizadora, conforme a los postulados de la 
Ley Avelino Siñani-Elizardo Pérez, Ley Nº 070 del Estado Plurinacional de Bolivia.  

 



 2 

LOS TÍTULOS DE ESTA COLECCIÓN 

1. Yachaq t’antawawita - La sabia muñequita de pan (en idiomas quechua y castellano). 
2. T’uyum, Lulu - ¡Vuela, Lulu! (en idiomas aimara y castellano). 
3. Avati jape - El camino de Avati (en idiomas guaraní y castellano). 
4. Anselma llegó de la selva (en idioma castellano). 
5. No jraeegiono Noko Waji - Las estrellas Noco Guaji (en idiomas mojeño trinitario y 

castellano). 
6. Thuñi katchay tï Qheñola - Qheñola y el misterio del sol detenido (en idiomas uru 

uchumataqo y castellano). 
 

¿CÓMO SE PLANTEA LA DESCOLONIZACIÓN EN ESTA COLECCIÓN? 

Como un proceso educacional activo-participativo para fomentar, incentivar y desarrollar 
que el público lector infantil comprenda, distinga y supere de manera crítica los tipos de 
discriminación étnica, social, cultural, lingüística, política y económica que durante mucho 
tiempo han sometido e infravalorado a la diversidad de realidades, culturas, lenguas y 
pueblos que coexisten en Bolivia respecto de una sola cultura alienada y monolingüe. 

La finalidad es que niñas y niños, en un proceso descolonizador de pensamientos y 
actitudes, no solo valoren y respeten esa diversidad cultural y lingüística, sino que se 
enorgullezcan de pertenecer a ella y se interesen en la revitalización de las lenguas 
indígenas originarias del país y en el aprendizaje de los saberes y conocimientos propios de 
sus culturas ancestrales. 

Los cuentos hacen hincapié en el fortalecimiento de la identidad cultural como factor clave 
que aporta valor y enriquece la vida de niñas y niños y que les permite interactuar con otras 
culturas en igualdad de condiciones. 

 

¿CÓMO SE PLANTEA LA DESPATRIARCALIZACIÓN EN ESTA COLECCIÓN? 

Con una serie de situaciones narrativas que visibilizan a niñas y mujeres como sujetos 
activos de cambio y superación individual y colectiva, en medio de escenarios y condiciones 
adversas para ellas, debido a las normas o condiciones patriarcales que las subyugan o 
invisibilizan.  

La valoración de sus acciones y decisiones tiene que ver con un proceso educacional 
transformador y liberador donde niños y niñas sean capaces de establecer que todos los 
seres vivos (humanidad y naturaleza) deben convivir en igualdad y armonía, y que la 
infravaloración social, cultural, política y económica de las niñas y mujeres debe terminar.  

Los cuentos abordan problemas estructurales propios del sistema patriarcal y capitalista 
imperante. Nos interpelan sobre:  

▪ Violencia en razón de género. 
▪ Discriminación por apariencia física, origen étnico, color de piel, género, lengua.  
▪ Violencia escolar (bullying). 
▪ Imposición de modelos hegemónicos de belleza para niñas. 



 3 

▪ Sobrecarga de tareas de cuidado que recaen en las mujeres, limitando su tiempo 
para el autocuidado, para la formación y para el ocio. 

▪ Avasallamiento de los territorios indígenas, la depredación de la Madre Tierra, la 
vulneración del derecho al agua, la introducción de semillas transgénicas. 

▪ La esclavitud y explotación laboral de niñas y mujeres indígenas. 

▪ La invisibilización y menosprecio hacia las acciones, pensamientos, sentimientos, 
conocimientos y saberes de las mujeres.  

 

II. GUÍA DIDÁCTICA DE ANIMACIÓN Y COMPRENSIÓN LECTORA  
 

¿PARA QUÉ SIRVE? 

La guía que a continuación desarrollamos pone a disposición de las y los docentes, 
facilitadoras y facilitadores una serie de actividades lúdicas para potenciar la comprensión 
de los cuentos de la colección “Arasai” desde un enfoque despatriarcalizador y 
descolonizador, pero también desde el disfrute y la diversión de niñas y niños. 

Los cuentos de la colección se constituyen en el material básico y fundamental  para que 
con las y los estudiantes se pueda promover círculos de reflexión y diálogo sobre:  

a) Los roles injustos, estereotipos y valoraciones desiguales de género que sufren las niñas 
y las mujeres en diversas comunidades del país y en las familias, y se pueda generar una 
reflexión crítica que deseche y supere los imaginarios y prácticas patriarcales.  

b) La pérdida de culturas e idiomas propios, ligados con la infravaloración y menosprecio 
que sufren las culturas y las cosmovisiones de los pueblos indígenas y originarios, y se pueda 
revalorizar y revitalizar la práctica de las lenguas, culturas y cosmovisiones de estos pueblos. 

 

LOS OBJETIVOS DE LA GUÍA: 

Los objetivos de esta guía son: 

• Fomentar en los niños y niñas lectores actitudes y pensamientos críticos sobre su 
realidad, con pertinencia cultural y lingüística. 

• Valorar y dignificar el derecho a la autonomía de los cuerpos, los pensamientos, 
saberes, conocimientos y acciones de las niñas y las mujeres indígenas originarias.  

• Establecer, mediante el análisis y comparación de las situaciones narradas en los 
cuentos, los problemas de vivencia y convivencia, comprensión y aceptación entre 
las culturas originarias, indígenas e interculturales en Bolivia.  

• Favorecer la enseñanza de literatura y expresiones culturales en lenguas indígenas 
originarias, con pertinencia cultural, disfrute y fortalecimiento de la identidad de 
lectoras y lectores.  

• Mejorar la lectura y comprensión lectora en idiomas guaraní, quechua, aimara, 
mojeño trinitario, uru uchumataqo y castellano. 



 4 

 

CONSEJOS PARA UNA LECTURA APROPIADA 

Por edad y capacidad lectora: 

Para que toda la colección pueda ser comprendida por el público de lectores y lectoras, es 
decir niños y niñas de primero a sexto de nivel primario (aproximadamente, de entre 6 a 11 
años), esta guía prevé actividades grupales e individuales que se pueden adecuar a las 
distintas edades o capacidades de lectura y escritura según grado escolarizado. 

Los grupos son: 

Grupo 1. Niñas y niños que están iniciando el aprendizaje de la lectura y escritura en su 
idioma materno, no castellano o castellano (entre 6 a 7 años de edad, o primer y segundo 
cursos de primaria). 

Grupo 2. Niñas y niños que ya pueden leer y escribir, pero que están aún desarrollando 
habilidades para ejercer de manera autónoma estas capacidades en su idioma materno, no 
castellano o en castellano (entre 8 a 9 años de edad, o tercero y cuarto de primaria). 

Grupo 3. Niñas y niños que tienen habilidades para la lectura y escritura en su idioma 
materno no castellano o en castellano (entre 10 a 11 años de edad, o quinto y sexto de 
primaria). 

 

PRIVILEGIAR LA LENGUA INDÍGENA-ORIGINARIA 

Para favorecer el uso y la práctica de los idiomas originarios e indígenas en que están 
escritos cinco de los seis cuentos de esta colección, se propone que las actividades de 
lectura y escritura se las desarrolle, preferentemente, en el idioma originario-indígena de 
mayor pertinencia cultural en las regiones donde se los practica y se recurra a su versión 
en castellano solo para facilitar la comprensión intercultural. O, si se hace en castellano, se 
repase y se repita un vocabulario básico para comprender algunos términos y palabras en 
idioma originario, sobre todo los títulos de los cuentos. 

 

ACTIVIDADES GENERALES  

Antes de la lectura: 

1. Ya que son textos relativamente largos, la o el docente, facilitador o facilitadora puede 
planificar su lectura por episodios o partes (pensando en una introducción, desarrollo de 
acontecimientos, resolución, epílogo); identificar las frases, palabras o enunciados 
complejos que puedan ser de difícil comprensión según la edad o la comprensión lectora 
de las y los estudiantes y proponer un vocabulario básico y sencillo, tanto en castellano 
como en el idioma originario de la región. 

2. Se sugiere programar la lectura para uno o dos periodos continuos y realizar todas las 
actividades en aula y NUNCA como tareas para la casa, sino solo para su difusión o 
socialización en la familia. 



 5 

3. Poner en un cartel grande o en el pizarrón los títulos de los cuentos: en el idioma 
originario en que está escrito, en el idioma originario que mayormente se habla en la región 
(si difiriera del idioma originario indígena del cuento) y en castellano, junto con un 
vocabulario básico y sencillo de las palabras más complejas que se pudiera encontrar en el 
texto, ya sea en castellano o en idioma originario. 

Es bienvenido el uso de recursos tecnológicos (computadora, proyector de data) para 
proyectar las ilustraciones de los cuentos en alguna pared del aula. Se puede descargar los 
cuentos desde:   

https://intered.org/es/recursos/coleccion-de-cuentos-arasai 

Durante la lectura: 

▪ Para el GRUPO 1 (entre 6 a 7 años de edad, o primer y segundo cursos de primaria): 

1. La o el docente, facilitador o facilitadora leerá en voz alta, clara y bien entonada el cuento 
elegido. Allá donde surjan diálogos y onomatopeyas, procurará una entonación adecuada 
al contexto narrado.  

2. Realizará breves pausas si considera necesario explicar una palabra u oración compleja, 
de manera sencilla y empleando sinónimos o ejemplos adecuados al contexto lingüístico y 
cultural concreto. También puede explicar estas frases o palabras cuando finalice la lectura; 
o pedir que alguna o algún estudiante que conoce o usa la palabra o frase en su idioma 
materno, la explique. 

3. Podrá mostrar las ilustraciones de los textos a medida que vaya avanzando en la lectura. 
O mostrarlas al finalizar la lectura.  

▪ Para el GRUPO 2 (entre 8 a 9 años de edad, o tercero y cuarto de primaria):  

1. La lectura puede combinarse entre la intervención de la o el docente, facilitador o 
facilitadora, y la lectura por parte de las y los estudiantes. 

▪ Para el GRUPO 3 (entre 10 a 11 años de edad, o quinto y sexto de primaria): 

1. Se puede hacer lo mismo que para el grupo 2, pero insistiendo en que las y los lectores 
lean el texto con entonación, claridad y potencia de voz.  

Después de la lectura: 

1. Si acaso se contara con un solo ejemplar del cuento y no se pudiera mostrar las 
ilustraciones descargadas del sitio web https://intered.org/es/recursos/coleccion-de-
cuentos-arasai, al final de la lectura se podría hacer pasar de mano en mano el cuento, 
recomendando cuidado en su manipulación. 

2. Al finalizar la lectura, se recurrirá a escuchar y recoger las intervenciones de las y los 
estudiantes, sus percepciones, comprensiones, sensaciones y sentimientos acerca del 
cuento. Estos aportes pueden ser creativamente utilizados en las actividades que se 
propone a continuación o realizar otras actividades de acuerdo con las preguntas clave de 
la “Guía general de preguntas para la comprensión lectora”. 

 

https://intered.org/es/recursos/coleccion-de-cuentos-arasai
https://intered.org/es/recursos/coleccion-de-cuentos-arasai
https://intered.org/es/recursos/coleccion-de-cuentos-arasai


 6 

GUÍA GENERAL DE PREGUNTAS PARA LA COMPRENSIÓN LECTORA 

1. ¿Quién(es) o cómo es(son) la o las protagonistas? 

Para identificar sus VALORES, ATRIBUTOS, CARACTERÍSTICAS personales. Se puede 
también preguntar sobre lo que caracteriza a la(s) protagonista(s) y cómo es(son) 
ella(s). 

2. ¿Qué cosas le(s) suceden?  

Para identificar ACCIONES ESPONTÁNEAS Y SUCESOS EVENTUALES que hacen 
avanzar la historia. 

3. ¿Qué obstáculos u oponentes le(s) surgen?  

Para identificar SITUACIONES PROBLEMÁTICAS, PERSONAJES ANTAGONISTAS, 
SITUACIONES COMPLEJAS (como el cambio del clima y la sequía) y los DESAFÍOS que 
tienen que enfrentar. 

4. ¿Qué hace(n) la(s) protagonista(s) y su familia/comunidad/pueblo para superar esos 
obstáculos, oponentes y cambios provocados sobre la naturaleza (como la sequía) y cómo 
cambia su comunidad?  

Para identificar ACCIONES Y DECISIONES CONSCIENTES asumidas por la(s) 
protagonista(s). 

5. ¿Qué cambios suceden en la(s) protagonista(s), su familia/comunidad/ pueblo?  

Para identificar CAMBIOS objetivos o subjetivos en la(s) protagonista(s) y 
TRANSFORMACIONES o MEJORAS en su entorno o comunidad. 

6. ¿Cuál es el tema o idea principal que nos transmite el cuento? 

Para identificar las CUALIDADES, SABERES Y CONOCIMIENTOS que entran en juego 
para desafiar valores o situaciones patriarcales o coloniales. 

7. ¿Por qué es importante la lengua y los conocimientos de nuestros pueblos? 

Para identificar los VALORES, SABERES y CONOCIMIENTOS específicos que se 
transmiten mediante las lenguas propias de los pueblos y naciones indígena 
originarios de cada región. 

IV. ACTIVIDADES DE COMPRENSIÓN Y ANIMACIÓN LECTORA 

✓ PARA RESPONDER A LA PREGUNTA 1:  

• ¿Quién o cómo es(son) la(s) protagonista(s)? 

La actividad propuesta a continuación sirve para valorar las cualidades de las niñas, en tanto 
SUJETOS ACTIVOS DE SU REALIDAD y apreciarlas como IGUALES Y SEMEJANTES a los niños, 
quitándoles sustento a los prejuicios de género y sexo que las infravalora como seres 
humanos y siempre las coloca, narrativamente como objetos a alcanzar y no como 
protagonistas.  

También permite destacar las características peculiares de las niñas en determinada cultura 
o entorno de vida comunitaria (comportamientos, idioma, vestimenta, adornos, peinados). 



 7 

Actividad: “Construimos un personaje”  

Dibujar el cuerpo de un ser humano en el pizarrón o en una cartulina grande (sin 
características de sexo o género) e ir anotando con letra grande, clara y bonita las cualidades 
para la(s) protagonista(s) que señalen los y las estudiantes, indicando partes de su cuerpo 
o dibujando encima del cuerpo.  

Para hacer notar las particularidades culturales de cada protagonista, se pegará sobre el 
dibujo recortes de telas, papeles de colores, lanas u otros recursos que imiten y muestren 
sus características culturales de niñas (pollera, tipoy, mandil, trenzas, flores, sombrero, 
manta, sandalias, etc.). En el caso de Lulu, que es una gallina, se puede colocar  por encima 
del diseño base las alas, el pico y la cresta. 

Niñas y niños del grupo 1 quizás solo puedan dibujar o recortar y pegar elementos 
(vestiditos hechos de papel, sombreros, flores, lanas para imitar cabellos, plumas para 
imitar alas) sobre el dibujo base. Niñas y niños de los grupos 2 y 3 podrían complejizar esta 
actividad escribiendo en sus cuadernos las cualidades encontradas para las protagonistas, 
con palabras sencillas y frases muy cortas, usando también palabras en idioma originario. 

Ejemplos de cualidades y su ubicación: “inteligente”, “curiosa”, “investigadora”, apuntando 
a su cerebro; “valiente”, “cariñosa”, “heroica”, apuntando a su corazón; “ágil”, 
“caminante”, “veloz” , apuntando a sus piernas; “fuerte”, “activa”, “incansable” apuntando 
a sus brazos; que “habla guaraní-quechua-aymara-trinitario, uru uchumataqo-castellano”, 
apuntando a su boca; que “viste tipoy, pollera, guardapolvo, mandil, túnica”, dibujando o 
pintando la vestimenta; que tiene “trenzas”, “sombrero”, “flores”, “alas”, “pico”, dibujando 
o pintando el cabello, las plumas o el adorno que distingue a cada protagonista.  

NOTA. - Para facilitar esta actividad, la profesora, el profesor, facilitadora o facilitador puede 
resumir o copiar frases de las “IDEAS CLAVE PARA ANALIZAR LOS CUENTOS DE ESTA 
COLECCIÓN” que figuran en el esquema al final de esta guía. 

✓ PARA RESPONDER A LAS PREGUNTAS 2, 3 y 4 

• ¿Qué cosas le(s) suceden a la(s) protagonista(s)? 

• ¿Qué obstáculos u oponentes le(s) surgen? 

• ¿Qué hace(n) la(s) protagonista(s) y su familia/comunidad/pueblo para superar esos 
obstáculos u oponentes?  

Aquí se propone dos actividades que permiten analizar críticamente el desarrollo de una 
historia de acuerdo a los episodios que cada cuento plantea y valorar la capacidad de la(s) 
protagonista(s) (y de cualquier niña) para enfrentar obstáculos, superarlos y resolver 
situaciones complicadas ordinarios o extraordinarias. 

A la par, con estas actividades se puede obtener los esquemas narrativos básicos de cada 
historia, con su respectivo desarrollo dramático, que sirven para que las y los estudiantes 
puedan comprender las estructuras dramáticas de toda composición narrativa, en especial 
de los cuentos infantiles. 



 8 

NOTA.- Para facilitar esta actividad, la profesora, el profesor, facilitadora o facilitador puede 
resumir o copiar frases de las “IDEAS CLAVE PARA ANALIZAR LOS CUENTOS DE ESTA 
COLECCIÓN” que figuran en el esquema al final de esta guía. 

Actividad: “El ovillo de lana” 

La profesora, profesor, facilitadora o facilitador iniciará la actividad diciendo, con palabras 
breves y sencillas, la acción inicial con la que arranca el cuento que se ha leído: (ej.: 
“Anselma llega a la ciudad, “Warita llega al mercado”, “Avati va al chaco”, “Lulu lava la ropa 
de su familia”, “Sache y Yoru llegan a trabajar a la estancia”, “el sol se detiene encima del 
pueblo de los qot zoñi”.  

Al momento de hablar, la profesora, el profesor, la facilitadora o el facilitador tomará la 
punta del hilo de un ovillo de lana y, sosteniéndolo con firmeza, pasará el ovillo a algún o 
alguna estudiante, que a su vez deberá sostener firmemente, con una mano o con los dedos, 
el hilo y pasar el ovillo (pero sin soltar el hilo) a algún compañero o a alguna compañera que 
irán diciendo con frases cortas lo que pasa a continuación. Así se irá armando una red. 

Los y las estudiantes deben ir diciendo todas las acciones e intervenciones de personajes 
desenvolviendo el ovillo. Pero cuando lleguen a la parte en que empieza a resolverse el 
conflicto, la profesora, profesor, facilitadora o facilitador les pedirá que vayan envolviendo 
el ovillo, pasándolo nuevamente por manos de quienes sostienen el hilo hasta que la 
historia concluya con el ovillo totalmente envuelto en manos de la profesora, el profesor, 
facilitadora o facilitador. 

NOTA. - Para facilitar esta actividad, la profesora, el profesor, facilitadora o facilitador puede 
resumir o copiar frases de las “IDEAS CLAVE PARA ANALIZAR LOS CUENTOS DE ESTA 
COLECCIÓN” que figuran en el esquema al final de esta guía. 

Actividad: “El largo camino para andar” 

Dibujar en el pizarrón o en un cartel grande (más largo que ancho, posición horizontal, y 
cuidando de que entren todos los elementos a agregar) a la(s) protagonista(s) al inicio de 
una línea larga (un camino, una pista de carreras, un sendero en el bosque, un lago, un 
cerro). Por tramos se irá incluyendo, con dibujos pequeños, a los personajes que ayudan, 
obstaculizan o se oponen a las acciones de la protagonista en cada cuento, incluyendo el 
paisaje en que se desarrolla la escena, hasta llegar a la meta, que puede ser la casa, el 
pueblo o una situación. 

El grupo 1 puede hacer dibujos en  el cartel grande. 

Los grupos 2 y 3 pueden hacer lo mismo, pero también replicar de manera individual la 
actividad en sus cuadernos, anotando los puntos de inflexión, las escenas y la intervención 
de personajes, de modo que al final cada estudiante obtenga un pequeño esquema de 
libreto con dibujitos y anotaciones que permiten entender el arco dramático de la historia. 

 

 

 



 9 

✓ PARA RESPONDER A LA PREGUNTA 5 

• ¿Qué cambios suceden en la(s) protagonista(s), su familia/comunidad/ pueblo?  

La actividad propuesta a continuación permite comprender con mayor profundidad las 
transformaciones o mejoras sucedidas en la colectividad o en la vida de la(s) protagonista(s) 
mediante la participación consciente y activa de ellas frente a las adversidades.  

Actividad: “El viaje de la heroína” 

Esta actividad hace que niñas y niños actúen las distintas escenas del cuento destacando las 
motivaciones profundas y los atributos que hacen que los personajes se transformen a sí 
mismos o transformen su realidad.  

Para ello, la profesora, el profesor, facilitador o facilitadora pedirá previamente a las y los 
estudiantes establecer qué sentimientos, impulsos, deseos o necesidades guían a los 
personajes en cada tramo del cuento, y anotar en la pizarra estos conceptos. 

A continuación, se designará a los actores y actrices que representarán a los personajes del 
cuento. Y además, se designará actores y actrices que representarán a los sentimientos, 
impulsos, deseos o necesidades  que aparecen en cada tramo del cuento. Estos últimos irán 
tocando a la protagonista y al resto de actores en orden de su aparición en cada escena, 
siempre manifestando su identidad en voz alta.  

Por ejemplo: “yo soy la curiosidad y voy a tocar a Qheñola”, y la niña decidirá ir a investigar 
por qué el sol se ha detenido; o “yo soy la rebeldía y voy a tocar a Lulu”, y entonces Lulu 
deseará estudiar y comenzará la instrucción junto a su abuela; o “yo soy la envidia y voy a 
tocar al compañerito de Anselma”, y ocurrirán todas las escenas de burla hacia Anselma; o 
“yo soy la sequía y voy a tocar a la comunidad de Itapora”, y la gente de Itapora comenzará 
a migrar; o “yo soy la comprensión y voy a tocar a los padres” y los hombres de la comunidad 
de Wara empezarán a compartir labores domésticas; o “yo soy la libertad y voy a tocar a 
Sache y Yoru”, y las hermanitas buscarán la manera de liberarse del patrón carayana. 

Al finalizar, los personajes que actúan como sentimientos, impulsos, deseos o necesidades   
proclamarán que la protagonista y su comunidad (curso, pueblo, etc.) han logrado: 
DERROTAR (al miedo, la humillación, la envidia, la discriminación racial, la enfermedad, la 
sequía, la pobreza, la esclavitud, etc.), y HAN LOGRADO CONQUISTAR (el valor, la 
comprensión, la tranquilidad, la autoestima, la libertad, la igualdad, etc.).  

NOTA.- Para facilitar esta actividad, la profesora, el profesor, facilitadora o facilitador puede 
resumir o copiar frases de las “IDEAS CLAVE PARA ANALIZAR LOS CUENTOS DE ESTA 
COLECCIÓN” que figuran en el esquema al final de esta guía. 

✓ PARA RESPONDER A LA PREGUNTA 6 

• ¿Cuál es el tema o cuál es la idea principal que nos transmite el cuento? 

Las actividades que figuran a continuación se pueden adaptar a cualquiera de los cuentos 
de la colección una vez que la o el docente, facilitador o facilitadora haya establecido 
previamente el tema principal de cada relato. 



 10 

Pero como se trata de identificar con la mayor precisión la idea fundamental en torno a la 
cual se desarrolla un cuento, acá se propone trabajar en torno al tema central del cuento 
“Thuñi katchay tï Qheñola/ Qheñola y el misterio del sol detenido”, que sería: 

- El desequilibrio del mundo y de la vida debido a la desvalorización hacia las 
mujeres.  

Actividad: “¿Qué hubiera pasado si…?” 

Esta actividad tiene como objetivo que las niñas y niños comprendan los motivos por los 
cuales la vida pierde su equilibrio en la comunidad de los qot zoñi. Muy posiblemente, 
cuando se pregunte cuál es el tema del cuento, muchos niños y niñas digan que el tema 
principal tiene que ver con la tristeza del sol, o con que se queda sin moverse; pero se debe 
incidir en qué es lo que causa ese detenimiento del sol. 

Se puede empezar haciendo la siguiente pregunta:  ¿Por qué el sol ya no quiere moverse y 
está triste? 

Una vez que la audiencia haya identificado el motivo principal, que se relaciona con el tema 
que trata el cuento (“el desequilibrio del mundo y de la vida debido a la desvalorización 
hacia las mujeres”), a continuación, se propondrá desarrollar cortísimas historias o 
variaciones del cuento partiendo de las siguientes preguntas: 

- ¿Qué hubiera pasado si Qheñola se hubiera quedado callada y no hubiera preguntado ni 
investigado? 
- ¿Qué hubiera pasado si Qheñola y las mujeres no hubieran trasplantado totora? 
- ¿Qué hubiera pasado si los hombres no hubieran reconocido lo que saben hacer las 
mujeres? 
Sobre la base de las respuestas, se podrá elaborar al menos tres desenlaces diferentes para 
la historia, con resultados posiblemente negativos o poco exitosos, que no logran que el sol 
siga su camino y que la vida recupere su equilibrio completamente, pues para que eso 
ocurra no solo es necesario que los hombres trabajen lado a lado con las mujeres, sino que 
reconozcan el valor y el aporte de ellas a la vida.  
Al relatar esas otras versiones, los niños y niñas podrán comprender lo importante que son, 
para que haya un final feliz, las acciones que llevan a cabo Qheñola y las mujeres. 
Se puede pedir, de acuerdo a los grupos de edad de las y los lectores, que se dibuje las 
variaciones de desenlaces o se las escriba con oraciones sencillas, en la pizarra o en los 
cuadernos. 
 
Para el cierre de la actividad, se puede utilizar los siguientes elementos de análisis y 
reflexión sobre la situación de las niñas y las mujeres en las comunidades urus:  

❖ Cuando se indaga, se lee y se investiga sobre el pueblo uru, se conoce que mujeres 
y hombres se autodenominan “gente del agua”, o “qot zoñi” en idioma uchumataqo 
(que es una variedad idiomática uru que se habla en la zona de Irohito Urus, en el 
río Desaguadero, cerca al lago Titicaca). 

❖ Los qot zoñi de Irohito Urus son parte del gran conglomerado uru, seminómade y de 
origen milenario que vivía de la pesca y caza de especies silvestres acuáticas en la 



 11 

región de lagos y ríos del altiplano andino. Los urus, hombres y mujeres, adquirieron 
notables conocimientos en ciencia y tecnología de la navegación y pesca lacustre y 
fluvial, en la fabricación de embarcaciones, en la construcción de viviendas, 
instrumentos de caza y pesca, culinaria, tejidos para vestimenta y aperos de pesca, 
además del uso y aprovechamiento de la totora en artesanías y como comestible, 
todos ellos relacionados con su vida ligada al agua. 

❖ Posteriormente, esa “gente del agua” fue desplazada a territorios más pequeños. 
Quedó sometida a la presión, invasión y acoso de los señoríos aimaras; luego, a la 
colonización española, y, finalmente, al abandono, desprecio y falta de atención de 
sus necesidades y demandas por parte de Estado boliviano, durante gran parte de 
la época republicana. 

❖ Sumado a todo lo anterior, se han ido ignorando también desde adentro de las 
comunidades urus, los saberes, los conocimientos y los aportes de las mujeres. Y 
tanto así que hay quienes traducen el concepto “qot zoñi” como “hombres del 
agua”, invisibilizando dentro de ese denominativo a las mujeres del pueblo uru.  

❖ ‘Gente’ o ‘personas’ no son sinónimos de “hombres”, ni en castellano ni en 
uchumataqo (‘zoñi’ quiere decir “gente” y ‘luk’ quiere decir “hombre”) ni en otros 
idiomas del planeta. Se nota, por tanto, que también el poder patriarcal se está 
apropiando de la lengua para definir quiénes deben ser considerados como ‘seres 
humanos’ o ‘gente’.  

❖ Por eso, el cuento bilingüe “Thuñi katchay tï Qheñola/Qheñola y el misterio del sol 
detenido” de esta colección está especialmente enfocado a revalorizar el aporte de 
las mujeres y de las niñas urus a la vida de su comunidad, destacando las 
capacidades que tienen todas las mujeres para pensar, discernir, analizar, investigar 
y liderar procesos de cambio ligados íntimamente a conocimientos ancestrales y la 
necesidad de recuperar el uso del idioma propio. 

 
Actividad: “Mete el sol en el aula” 

Con esta actividad se propone que cada niño o niña se imagine en los zapatos de la 
protagonista para resolver un desequilibrio que ocurre en su familia, en el aula o en su 
entorno comunitario, relacionado con la desvalorización de las mujeres o niñas y que se 
resuelve con el reconocimiento de lo que ellas saben y hacen y con la participación 
corresponsable de los varones. 

La actividad se desarrollará con dibujos. Cada niño o niña dibujará, pintará y recortará la 
figura de dos soles: uno triste y otro alegre. Pueden hacerlo sobre cartulina o cartón. 
En la parte de atrás del sol triste se  escribirá la(s) desigualdad(es) de género que provocan 
su tristeza. En la parte de atrás del sol alegre, escribirán qué acciones hacen o podrían hacer 
para superar la desigualdad de género para que el sol se ponga alegre. Finalmente, se puede 
colgar todos los soles del techo o las ventanas del aula, no solo como adorno sino para que 
niños y niñas recuerden las acciones y tareas necesarias para superar el desequilibrio de la 
vida. 



 12 

Por ejemplo, señalar que los hombres en casa no se corresponsabilizan en limpiar, cocinar 
o lavar ropa, o que en la escuela no se da iguales oportunidades a las niñas respecto de los 
niños para participar en actividades científicas o deportivas. Se puede anotar distintos casos 
de desigualdades de género de acuerdo a las experiencias que puedan aportar lectores y 
lectoras. 

NOTA.- Esta actividad también se puede adaptar a los otros cuentos de la colección. Por 
ejemplo: “Mete a las estrellas en el aula”, “Mete a Lulu en el aula”, “Mete a la muñeca de 
pan en el aula”, etc., dibujando al personaje y anotando por detrás los elementos que son 
negativos y que generan desequilibrios o injusticias en las comunidades y luego los 
elementos que sirven para que el personaje dibujado consiga los cambios. Esta actividad 
ayuda no solo a adornar el aula sino a tener presentes los valores despatriarcalizadores y 
descolonizadores que transmite cada cuento. 

✓ PARA RESPONDER A LA PREGUNTA 7 

• ¿Por qué es importante la lengua y los conocimientos de nuestros pueblos? 

Aquí es necesario que, previamente, la o el docente, el facilitador o la facilitadora estén 
conscientes de que uno de los daños y consecuencias más evidentes del colonialismo y del 
pensamiento colonial en la educación es la pérdida de los idiomas, cosmovisiones, saberes 
y conocimientos  propios de los pueblos indígenas y originarios, no solo por la aniquilación 
física producida a lo largo de la historia sino por el asedio y dominación de otra u otras 
culturas y la desvalorización consecuente de lo propio. 

Algunos elementos que pueden ayudar a esta reflexión, son los siguientes elementos 
relacionados con la huella colonial en los pueblos indígenas del Beni: 

❖ La sabana de Mojos (departamento del Beni) se caracteriza por las inundaciones 
estacionales que cubren prácticamente todo su territorio durante la temporada de 
lluvias. En este lugar, entre los siglos IV a.C. y XIII d.C., se asentaron civilizaciones 
que construyeron con alta capacidad tecnológica decenas y centenares de lomas 
artificiales para levantar sobre ellas viviendas, almacenes de semillas y de cosechas 
y sitios de culto religioso; construyeron también terraplenes, camellones y canales 
para controlar, almacenar, dosificar o desviar el agua hacia parcelas agrícolas, 
lagunas artificiales y criaderos de peces y de especies acuáticas de flora y fauna.  

❖ Cuando llegaron las misiones jesuíticas a Mojos (1675) para evangelizar a los 
pueblos indígenas del Beni a nombre de la Corona española, ya esas civilizaciones 
habían desaparecido. Pero los pueblos que habitaban la sabana conservaron en su 
memoria la existencia de las lomas como lugares donde alguna vez se vivió en 
libertad y paz. 

❖ Luego de la expulsión de la Compañía de Jesús en 1767, los administradores 
coloniales españoles asaltaron las misiones y sometieron cruelmente a las y los 
indígenas que se habían avenido a vivir guiados por los jesuitas. Ese brutal 
sometimiento prosiguió hasta el fin de la Colonia y durante la época de la República 
de Bolivia.  

❖ Por casi dos siglos, el Estado boliviano favoreció a empresarios blancos y mestizos 



 13 

con la dotación de extensos territorios supuestamente “sin dueños”, les permitió 
“empadronar” (en realidad, esclavizar) a las y los indígenas que habitaban en Mojos, 
en las selvas del norte y en otras regiones del Beni para trabajar en la extracción de 
goma o para servir en las estancias de los patrones carayanas (“carayanas” significa 
blancos o mestizos en idioma mojeño).  

❖ El mayor acto de resistencia de las comunidades indígenas mojeñas ante los abusos 
de los patrones y administradores carayanas fue escapar de las estancias y 
poblaciones para buscar la Loma Santa, una utopía largamente buscada desde el año 
1887, siguiendo los sueños de sus chamanes y sacerdotes ancestrales. 

❖ También el mayor acto de resistencia colectiva pacífica, después de las infructuosas 
búsquedas de la Loma Santa, fueron las marchas indígenas masivas hacia la sede del 
gobierno boliviano, que empezaron en 1990 para demandar leyes que les 
devolvieran la tierra, el territorio y la dignidad y posteriormente para reclamar la 
refundación del país mediante una Asamblea Constituyente.  

❖ Uno de los mayores logros de esas marchas indígenas es, posiblemente, la Nueva 
Constitución Política del Estado Plurinacional de Bolivia, que reconoce los derechos 
de los pueblos indígenas, postula la descolonización del Estado, reconoce sus 
lenguas y sus saberes y los integra al sistema educativo plurinacional como sujetos 
activos de sus procesos de desarrollo. 

Por eso, con las actividades siguientes se pretende que lectoras y lectores valoren la 
importancia de la preservación de los idiomas propios, se interesen por su revitalización y 
aprendizaje y asuman cuán importantes son para resguardar la diversidad y la vida.  

Las siguientes actividades se pueden adaptar a todos los cuentos de la colección, pero aquí 
se las especifica con respecto al cuento “No jraeegiono Noko Waji/Las estrellas Noco Guaji”, 
porque en este cuento se expresan situaciones que tienen que ver con la revalorización de 
la lengua y la capacidad para lograr una mejor vida mediante su uso. 

Actividad: “Vamos a valorar nuestro idioma” 

En esta actividad, se solicita a las niñas y niños que identifiquen o relacionen el hecho de 
que las protagonistas hablen la lengua originaria con ventajas o aspectos positivos que 
transcurren en la historia. Por ejemplo: Gracias a que Sache y Yoru hablaban trinitario, 
pudieron hablar con la meme sin que el patrón entendiera nada y esto las ayudó a escapar; 
o gracias a que Sache y Yoru hablaban trinitario, pudieron comunicarse con los animales de 
la selva y esto las ayudó mucho en el camino. Hay muchos episodios en el cuento que 
valorizan el uso de la lengua propia. 

Niños y niñas pueden dibujar en su cuaderno las escenas del cuento donde Sache y Yoru 
usan su idioma para comunicarse con otras personas y con su entorno. En los dibujos 
también se puede poner diálogos, copiando palabras, frases u oraciones del texto en 
trinitario del cuento. 

El objetivo de la actividad es romper la falsa idea de que hablar una lengua indígena significa 
estar discriminado(a) o sometido(a), pues esa asociación de ideas está todavía presente en 
el imaginario de muchas comunidades y pueblos indígenas. Es hasta lógico que exista esa 



 14 

creencia, si se considera toda la historia de sometimiento colonial que han sufrido muchos 
pueblos indígenas y naciones originarias. Pero desde la educación es posible revertir esa 
falsa idea, para transitar a que el uso de una lengua propia se asocie también a aspectos 
positivos y valiosos para mejorar la vida. 

 

NOTA.- Esta actividad se puede adaptar a los otros cuentos de la colección. Se irá anotando 
situaciones que valoran el conocimiento del idioma en distintos tramos de las historias para 
que las protagonistas logren sus objetivos, recuperen saberes y consigan mejoras en sus 
comunidades. 

Actividad: “El reto del carayana” 

Antes de comenzar la actividad, preguntar a las niñas y niños si conocen el término 
“carayana”. Se puede compartir los siguientes elementos de contexto:  

❖ Muchas mujeres ancianas y adultas de los pueblos étnicos del Beni todavía guardan 
en la memoria los largos siglos de violencia que sus pueblos sufrieron; muchas 
también recuerdan las épocas de servidumbre en las casas de la gente carayana. 
Aunque la mayoría de ellas no gozaba de salarios, los alimentos o la ropa y, 
eventualmente, el escaso dinero con que se les retribuía les servía para vestir y 
alimentar a sus hijas e hijos; complementaban la alimentación con los cultivos maíz, 
plátano o yuca de sus pequeñas chacras o chacos.  

❖ En medio de esas condiciones precarias de vida, hasta hace pocas décadas, muchas 
mujeres nunca lograron acceder a la educación formal ni a conocer derechos 
laborales ni a alzar la voz para reclamar salarios por sus servicios para los carayanas. 
Pero hubo también mujeres que, armándose de valor y coraje, se organizaron, 
reclamaron y lograron salir de su condición de sirvientas. Unidas por sus prácticas 
espirituales-religiosas ancestrales, su idioma, sus cabildos indigenales, las mujeres 
mojeñas del Beni fueron fundamentales para lograr las reivindicaciones de tierra y 
territorio a lo largo de los años. 

❖ Luego, sus hijos e hijas emigraron a ciudades y poblaciones grandes, principalmente 
del Beni y Santa Cruz, para poder estudiar y mejorar su situación económica, pero 
muchas veces abandonando sus costumbres comunitarias y su idioma materno.  

❖ Actualmente, los niños y las niñas conocen poco de sus lenguas maternas originarias 
y no siempre se identifican con los saberes y conocimientos ancestrales ni con la 
historia de luchas pacíficas que sostuvieron sus antepasados. 

Esta actividad se plantea como un juego, al estilo de la dinámica de juegos tipo “escape 
room” que se han popularizado en el mundo. Pero el espacio de donde se deberá salir será 
imaginario, lo mismo que serán imaginarios los peligros o retos a sortear.  

Se puede organizar dos o más grupos de acuerdo a la cantidad de niños y niñas que haya en 
el aula, mezclando ambos sexos, y pueden ser grupos de entre tres a cinco integrantes. La 
idea es que se forme al menos dos grupos para que exista competición. Se debe superar 



 15 

entre tres a cinco niveles de retos, dependiendo del nivel escolarizado donde se haga la 
dinámica y del manejo del idioma por parte de las y los estudiantes. 

El primer reto puede ser salir de la estancia; el segundo salir del bosque y el tercero escalar 
la alta loma. O si se quiere más complejo: el primer reto puede ser librarse de la persecución 
del patrón y del capataz; después, librarse de remojarse en un río, o de ser abrazados por 
alguna sicurí cariñosa, o de ser arañados por algún tigre malhumorado; etc. De acuerdo a la 
creatividad de las y los participantes, se puede definir los retos o peligros.  

Cada grupo participará por turno. Para ponerle más interés o humor al juego, el otro o los 
otros grupos que aún no estén realizando los retos, podrán interpretar al patrón, al capataz, 
a los animales o elementos de peligro, realizando gestos y haciendo ruidos onomatopéyicos. 

¿Cuáles serán los recursos o habilidades básicas para superar los retos? Las y los 
participantes necesitan SABER DECIR o REPETIR (para familiarizarse con sonido del idioma) 
algunas palabras o algunas frases en idioma trinitario que figuran en el cuento y que deben 
estar relacionadas con el reto a superar. 

Para esto, previamente y basándose en el texto escrito del cuento, la o el docente, 
facilitador o facilitador seleccionará un vocabulario básico de palabras o de frases 
relacionadas con el reto y definirá (pero sin avisar a los y las participantes), qué frases o 
palabras sirven para superar determinado reto y para subir de nivel. Si la palabra o frase 
específica se dice, se podrá considerar el reto superado y pasar al siguiente. Esto implica 
que el grupo debe dialogar, acordar y definir internamente y a la brevedad posible qué 
palabra o frase es adecuada para el reto que se les presenta. Gana el grupo que lograr 
superar los retos en el menor tiempo. 

Las palabras o frases serán distintas para cada miembro del grupo. Los niños y niñas pueden 
aprenderlas de memoria  o copiarlas en papelitos y leerlas.  Cada integrante deberá tener 
al menos cuatro palabras o al menos una oración o frase completa para decir o leer. La 
repetición y aprendizaje de estas frases y palabras ya son un importante reto para apreciar 
y revalorizar el idioma. 

Ejemplos de frases que se puede elegir 

Si se trata de salir de la estancia, repetir lo que dicen las niñas protagonistas:   

—Vyoma no wchanerano te pjena tyupjuspa’i puejchu viti‘senono vipo 
sirvyentenawokovina ene no ‘jirono vipo mosoyorena! 

O lo que le cuenta el capataz al patrón: 

—No ‘moperug’rano Noko Waji nemoti to tayonrawo tow’o etna ‘chope tesoro!  

O si se trata de salir de los peligros del bosque, repetir lo que dicen las protagonistas: 

—Naroto’oyrech’opka no vyowsajekono? Evirecrich’o!  

O lo que dice el bufeo: 

—Tyuupignejcha pjoronajiisa. 

O lo que dice la sicurí: 



 16 

—Taa ajicho te pjoka smenoji‘moyono?  

O lo que dicen la tigresa: 

—Te ayana ajiirorokapopri’I pjoro tyuupigne ajiisa, ‘tume’eyre najina tejik’eyre ene 
itekpoyre te akij’eyre.  

También se puede elegir palabras como: 

senogirano: niñas 
sache: sol 
‘yoru: rocío del amanecer 
schoschichano: ancianas 
wkugiono : árboles 
tyupjuspa’i: alta loma 
jraeegi: estrellas 
senono: mujeres 
jirono: hombres 
‘chañono: gente 
smenoji: bosque: 
anumo: cielo 
nwopure: sueños 
Tmojoro: Mojos 
najisa: música 
taetmecha ene takuusamrecha: valor y entusiasmo 
‘seno ‘chini: tigresa 
churu: sicurí 
aeko: bufeo 
kjokre: río 
tamuuitsigi: pantano 

 



 17 

IV. IDEAS CLAVE PARA ANALIZAR LOS CUENTOS DE ESTA COLECCIÓN 
1. YACHAQ T’ANTAWAWITA - LA SABIA MUÑEQUITA DE PAN 

Pertinencia cultural Valores 
despatriarcalizadores 

Valores descolonizadores  Temas que aborda Acontecimientos 
Básicos 

Cambios que 
Ocurren 

Wara es parte de una 
comunidad campesina 
quechua. 
Su idioma materno y su 
cosmovisión son quechuas. 
Su familia y su comunidad 
mantienen relaciones 
interculturales con la 
ciudad. 
Su cotidianidad convive 
con elementos mágicos. 

Wara es fuerte, 
valiente, osada, 
bondadosa, 
temerosa, temeraria 
y traviesa, como 
toda niña. 
Los varones son 
capaces de 
reconocer sus 
errores y renunciar a 
sus privilegios de 
género para 
compartir tareas 
domésticas con las 
mujeres. 
 

El equilibrio con la naturaleza 
y la convivencia entre 
distintas realidades y 
mundos generan armonía 
vital.  
La mejora de la autoestima 
colectiva genera revelaciones 
sobre la belleza propia. 

Baja autoestima de la 
niñez indígena por su 
aspecto físico, diferente 
a los cánones de belleza 
occidental. 
El amor filial y entereza 
espiritual de la niñez para 
afrontar desafíos 
extremos. 
La capacidad de 
reconocer errores y 
enmendarlos. 
La evidencia de las 
agotadoras jornadas 
laborales de las mujeres.  

La mendiga le regala a Wara la 
muñequita de pan. 
Wara tira la muñeca. 
Las madres se enferman. 
Wara parte a recuperar la 
muñeca.  
Tres chiquillos extraños la 
ayudan. 
Wara retorna a casa con ayuda 
de la Pachamama. 
La muñeca de pan prescribe la 
cura para todas las mujeres. 
 

Wara se avergüenza del aspecto de su 
muñeca. 
Al encontrar a su madre enferma, se 
arrepiente de esa acción. 
Vence sus  temores y recurre a la ayuda 
de tres pequeños duendecillos. 
Comprende que ha llegado a un mundo 
muy extraño y pide ayuda. 
Las mujeres se curan y los hombres 
resuelven compartir sus tareas. 
La armonía retorna a la comunidad. 

2. T’UYUM, LULU! - ¡VUELA, LULU! 

Pertinencia cultural Valores 
despatriarcalizadores 

Valores descolonizadores  Temas que aborda Acontecimientos Cambios que ocurren 

Lulu es parte de una 
comunidad campesina (de 
gallinas) con características 
de cultura aimara. 
Habla en aimara. 
Tiene saberes y 
conocimientos enraizados 
en su cultura. 

La instrucción con 
saberes y 
conocimientos 
propios permite la 
superación personal 
de las mujeres. 
Los trabajos de 
cuidado doméstico 
pueden y deben ser 
asumidos por 
hombres y mujeres 
con equidad y 
justicia. 

Los saberes y conocimientos 
propios valen.  
La discriminación por el 
aspecto físico y racial 
(respecto de las gallinas 
cuello-pelado) es producto 
de la soberbia y de la 
ignorancia. 

Explotación laboral 
doméstica. 
Discriminación racista. 
Discriminación de 
género. 
Violencia intrafamiliar.  
Autoestima y 
revaloración de la 
cosmovisión indígena. 

Lulu sirve a su familia sin 
descanso.  
El vecino chancho se burla de 
su destino. 
La abuela ayuda a Lulu a 
instruirse. 
Los señores importantes 
contratan a Lulu 
La madre se accidenta y el 
padre asume, sin éxito, labores 
domésticas. 
Sus vecinas lo ayudan. 
Retorna Lulu a enseñar en su 
comunidad. 
 
 

Lulu se rebela contra roles 
preestablecidos que la obligan a vivir 
cuidando a los demás. 
Los padres comprenden que su hija 
debe decidir su propio destino. 
Su padre se arrepiente de no haber 
aprendido labores domésticas. 
El padre se avergüenza por haber 
discriminado. 
Lulu adquiere más conocimientos y 
experiencia. 



 18 

3. AVATI JAPE - EL CAMINO DE AVATI 

Pertinencia cultural Valores 
despatriarcalizadores 

Valores descolonizadores  Temas que aborda Acontecimientos Cambios que ocurren 

Avati es parte de una 
comunidad del pueblo 
guaraní. 
Su idioma materno es el 
guaraní. 
Sus saberes y 
conocimientos se 
enmarcan dentro de la 
cosmovisión guaraní. 

Avati rompe con las 
costumbres que le 
limitan el derecho al 
aprendizaje (exige ir 
a la chacra). 
Avati es inteligente, 
fuerte, rebelde y 
consciente de su 
realidad y de su 
esencia guaraní. 

La tecnología agrícola 
indígena es un valor 
fundamental del pueblo 
guaraní.  
Los modos de vida indígenas 
como alternativa contra la 
destrucción de la naturaleza 
y sus ecosistemas . 
El idioma como resguardo de 
la diversidad de los pueblos. 

Migración a la ciudad 
provocada por el 
desastre ecológico y el 
avasallamiento del 
mundo occidental al 
mundo guaraní 
Discriminación por 
razones lingüísticas, 
discriminación por 
prejuicios racistas. 

Avati exige aprender en su 
propia realidad. 
La sequía persistente en la 
comunidad.  
Las enseñanzas de la abuela. 
El sueño: viaje a la ciudad, 
discriminación en la escuela, 
encuentro con la niña de 
Egipto y el niño aimara, caída a 
un charco. 
La lluvia y el retorno de la 
tranquilidad. 

Ante la sequía, los pobladores 
abandonan Itapora. 
Cuando Avati sufre en la ciudad, se 
refugia en la fortaleza de su cultura. 
Con el regreso de la lluvia, la comunidad 
vuelve a vivir en armonía. 

4. ANSELMA LLEGÓ DE LA SELVA 

Pertinencia cultural  Valores 
despatriarcalizadores 

Valores descolonizadores  Temas que aborda Acontecimientos Cambios que ocurren 

Anselma proviene de un 
pueblo intercultural de 
tierras bajas (sin 
especificar). 
Se comunica en lengua 
castellana. 
Ya posee estudios 
escolarizados en ese 
idioma.  

En la familia de la 
protagonista, los 
roles domésticos no 
son los tradicionales 
de la sociedad 
patriarcal. 
La protagonista tiene 
las mismas o 
superiores 
habilidades físicas e 
intelectuales que sus 
pares varones. 

La protagonista no se 
avergüenza de su 
procedencia. 
La protagonista está 
consciente de la diversidad 
cultural y de la diversidad de 
aspectos y colores de piel. 
 

Autovaloración del 
cuerpo, derecho a la 
identidad, denuncia de 
modelos de belleza 
hegemónicos. 
Discriminación cruzada: 
por ser mujer, por 
provenir del campo y 
considerar que por ello 
no tiene las mismas 
capacidades para el 
aprendizaje  

Viaje a la ciudad. 
El primer día de clases: críticas 
a Anselma en las clases de 
lenguaje, educación física y 
artes plásticas.  
Anselma demuestra sus 
virtudes. 
Los compañeros terminan 
apreciando a Anselma. 

Cambio de espacio geográfico al inicio 
del relato. 
La protagonista no cambia. 
Los niños de su nueva escuela cambian: 
la aprecian y la aplauden. 

5. NO JRAEEGIONO NOKO WAJI - LAS ESTRELLAS NOCO GUAJI 
Pertinencia cultural Valores 

despatriarcalizadores 
Valores descolonizadores  Temas que aborda Acontecimientos Cambios que ocurren 

Sache (Luz de día) y Yoru 
(Rocío del alba) pertenecen 
al pueblo mojeño, que 
ancestralmente habita la 
gran sabana beniana 
conocida como Mojos. 

Sache y Yoru son 
valientes, serenas, 
sabias.  
Tienen iniciativa y 
capacidad de 
discernimiento. 

Sache y Yoru  están 
orgullosas de hablar su 
idioma materno. 
Nunca logran ofenderlas los 
malos tratos que reciben, 

El derecho a la tierra y el 
territorio y a vivir en 
libertad. 
La recuperación de la 
armonía entre seres 
humanos y la naturaleza. 

Sache y Yoru tienen que 
trabajar en la estancia de un 
patrón carayana. 
El patrón y su capataz intentan 
humillarlas por ser mujeres e 

Luego de soñar con sus padres, Sache y 
Yoru deciden que quieren ser libres y 
también guiar a su gente hacia esa 
libertad. 
La gente que sigue a las niñas se 
impacienta. 



 19 

Su idioma materno es el 
trinitario, que es uno de los 
cinco idiomas todavía vivos 
de los pueblos de Mojos. 
Sus saberes y 
conocimientos se 
enmarcan dentro de la 
cultura mojeña. 

Las niñas tienen 
habilidades para 
sobrevivir en las 
circunstancias más 
adversas y de 
disfrutar y gozar de 
lo que la vida les da. 
No dependen de 
nadie y pueden 
decidir ellas mismas 
los cambios que 
quieren para su vida.  

porque poseen una alta 
autoestima. 
Valoran altamente la 
naturaleza y respetan a los 
animales y su ecosistema. 
Valoran la música de sus 
ancestros. 
Su ocupación principal es 
buscar su propia 
emancipación y la de su 
pueblo del yugo del patrón. 

Recuperación de saberes 
y conocimientos 
ancestrales, de mitos y 
leyendas de los pueblos 
indígenas de tierras bajas 
de Bolivia. 

indígenas, pero no lo 
consiguen. 
En sus sueños, su madre y su 
padre les instan a buscar una 
tierra lejos de los patrones, 
que se llama Alta Loma. 
Ellas deciden ser libres y 
también llevan a toda su gente 
a buscar ese lugar. 
El patrón y el capataz las 
persiguen. 
En el bosque, los animales 
ayudan a las niñas a superar el 
asedio del patrón y el capataz. 
Finalmente llegan a la Alta 
Loma y se convierten en 
estrellas para alumbrar a su 
pueblo. 

Las niñas que se sienten tristes ante la 
presión de la gente, recuperan la 
serenidad con la música y el canto de 
sus ancestros.   
Su fortaleza de espíritu se transmite a 
toda la comunidad 
Vencen al patrón y al capataz sin 
recurrir a la violencia. 
Se convierten en estrellas (como 
símbolo de que los astros del 
firmamento siempre acompañan, 
orientan, vigilan y cuidan a los pueblos 
indígenas). 

6. THUÑI KATCHAY TÏ QHEÑOLA - QHEÑOLA Y EL MISTERIO DEL SOL DETENIDO 

Pertinencia cultural Valores 
despatriarcalizadores 

Valores descolonizadores  Temas que aborda Acontecimientos Cambios que ocurren 

El nombre de Qheñola 
significa “Pichón de ave del 
lago” en uru uchumataqo. 
Qheñola pertenece al 
pueblo uru que habita la 
región del río Desaguadero 
y cerca al lago Titicaca. 
Su idioma materno es el 
uru uchumataqo. 
Sus saberes y 
conocimientos se 
enmarcan dentro de la 
cosmovisión uru, posee 
habilidades relacionadas 
con la ciencia de la 
navegación, la pesca, la 
caza y el tejido. 

Qheñola es curiosa, 
perspicaz, rebelde, 
investigadora, 
traviesa y a la par 
reflexiva. 
Antes de actuar, 
intenta siempre 
hacer comprender su 
proceder, o disuadir 
y dialogar con los 
antagonistas. 
La capacidad que 
tiene Qheñola de 
investigar, analizar, 
razonar, discutir y no 
quedarse callada es 
lo que ayuda a 

Se recupera el origen de los 
qot zoñi.  
Se reivindican los 
conocimientos científicos de 
la protagonista y su 
comunidad, pero también se 
reivindica su espiritualidad 
ancestral. 
Se valora altamente la 
capacidad de hablar en su 
idioma propio para generar 
armonía en el mundo. 

Discriminación y acoso 
machista y menosprecio 
de los saberes y 
conocimientos de las 
mujeres. 
Patriarcado que acalla el 
derecho a hablar de las 
mujeres. 
Las capacidades de 
investigar y analizar que 
tienen las mujeres. 
El rol de guardianas de la 
memoria y de los 
conocimientos 
ancestrales que tienen 
las mujeres. 

El sol se detiene en mitad del 
cielo. 
Los hombres que mandan 
deciden esperar. 
Una anciana sabia orienta a 
Qheñola sobre el origen del 
mundo y de su pueblo. 
Con estos datos, Qheñola va a 
preguntarle al sol por qué no 
se mueve. 
El sol le dice que ella 
investigue el desequilibrio que 
lo ha entristecido. 
Al retornar de su visita al sol, 
Qheñola intenta hablar con los 
dirigentes, que no la escuchan. 

Hay confusión  entre los qot zoñi  
Los qot zoñi pierden las ganas. Cunden 
la modorra, el silencio y el conformismo. 
Qheñola no se resigna. 
Sus hermanitos la comprenden y 
ayudan. 
Las mujeres ayudan. 
Los hombres critican y se hacen la burla 
de lo que hacen ellas. 
Qheñola logra hacer mover al agua y al 
viento y un poquito al sol. 
Los hombres se dan cuenta de que las 
mujeres saben. 
Las mujeres recuperan la voz 
Los hombres las escuchan. 
Los hombres o mujeres machistas, 
misóginos, adulto-centristas cambian 
de  actitud. 



 20 

resolver el problema 
de su comunidad. 
El ejemplo de 
Qheñola cunde entre 
las otras mujeres, 
que recuperan la 
iniciativa, la voz y el 
derecho a 
expresarse. 
Persigue hacer valer 
sus saberes y 
conocimientos y los 
de las mujeres, 
aunque le digan que 
no son válidos. 

Queñola teje sombreros para 
que la gente pueda pensar con 
la cabeza fresca. 
Qheñola trasplanta totora al 
agua para que no se seque. Las 
mujeres siguen su ejemplo.  
El trabajo que hacen les gusta 
al agua y al viento. 
Los hombres se suman a las 
mujeres. 
Al ver que los hombres valoran 
a las mujeres, el sol vuelve a 
moverse. 

Qheñola logra unir de nuevo a su familia 
y comunidad y que se recuperen los 
conocimientos ancestrales. 
Se vuelve a hablar en uchumataqo. 
Se vuelve a valorar el aporte de las 
mujeres a la vida de la comunidad por 
parte de los hombres, lo cual restablece 
el equilibrio y la armonía de la vida.  

 


	❖ Cuando se indaga, se lee y se investiga sobre el pueblo uru, se conoce que mujeres y hombres se autodenominan “gente del agua”, o “qot zoñi” en idioma uchumataqo (que es una variedad idiomática uru que se habla en la zona de Irohito Urus, en el río ...
	❖ Los qot zoñi de Irohito Urus son parte del gran conglomerado uru, seminómade y de origen milenario que vivía de la pesca y caza de especies silvestres acuáticas en la región de lagos y ríos del altiplano andino. Los urus, hombres y mujeres, adquirie...
	❖ Posteriormente, esa “gente del agua” fue desplazada a territorios más pequeños. Quedó sometida a la presión, invasión y acoso de los señoríos aimaras; luego, a la colonización española, y, finalmente, al abandono, desprecio y falta de atención de su...
	❖ Sumado a todo lo anterior, se han ido ignorando también desde adentro de las comunidades urus, los saberes, los conocimientos y los aportes de las mujeres. Y tanto así que hay quienes traducen el concepto “qot zoñi” como “hombres del agua”, invisibi...
	❖ ‘Gente’ o ‘personas’ no son sinónimos de “hombres”, ni en castellano ni en uchumataqo (‘zoñi’ quiere decir “gente” y ‘luk’ quiere decir “hombre”) ni en otros idiomas del planeta. Se nota, por tanto, que también el poder patriarcal se está apropiando...
	❖ La sabana de Mojos (departamento del Beni) se caracteriza por las inundaciones estacionales que cubren prácticamente todo su territorio durante la temporada de lluvias. En este lugar, entre los siglos IV a.C. y XIII d.C., se asentaron civilizaciones...
	❖ Cuando llegaron las misiones jesuíticas a Mojos (1675) para evangelizar a los pueblos indígenas del Beni a nombre de la Corona española, ya esas civilizaciones habían desaparecido. Pero los pueblos que habitaban la sabana conservaron en su memoria l...
	❖ Luego de la expulsión de la Compañía de Jesús en 1767, los administradores coloniales españoles asaltaron las misiones y sometieron cruelmente a las y los indígenas que se habían avenido a vivir guiados por los jesuitas. Ese brutal sometimiento pros...
	❖ Por casi dos siglos, el Estado boliviano favoreció a empresarios blancos y mestizos con la dotación de extensos territorios supuestamente “sin dueños”, les permitió “empadronar” (en realidad, esclavizar) a las y los indígenas que habitaban en Mojos,...
	❖ El mayor acto de resistencia de las comunidades indígenas mojeñas ante los abusos de los patrones y administradores carayanas fue escapar de las estancias y poblaciones para buscar la Loma Santa, una utopía largamente buscada desde el año 1887, sigu...
	❖ También el mayor acto de resistencia colectiva pacífica, después de las infructuosas búsquedas de la Loma Santa, fueron las marchas indígenas masivas hacia la sede del gobierno boliviano, que empezaron en 1990 para demandar leyes que les devolvieran...
	❖ Uno de los mayores logros de esas marchas indígenas es, posiblemente, la Nueva Constitución Política del Estado Plurinacional de Bolivia, que reconoce los derechos de los pueblos indígenas, postula la descolonización del Estado, reconoce sus lenguas...
	❖ Muchas mujeres ancianas y adultas de los pueblos étnicos del Beni todavía guardan en la memoria los largos siglos de violencia que sus pueblos sufrieron; muchas también recuerdan las épocas de servidumbre en las casas de la gente carayana. Aunque la...
	❖ En medio de esas condiciones precarias de vida, hasta hace pocas décadas, muchas mujeres nunca lograron acceder a la educación formal ni a conocer derechos laborales ni a alzar la voz para reclamar salarios por sus servicios para los carayanas. Pero...
	❖ Luego, sus hijos e hijas emigraron a ciudades y poblaciones grandes, principalmente del Beni y Santa Cruz, para poder estudiar y mejorar su situación económica, pero muchas veces abandonando sus costumbres comunitarias y su idioma materno.
	❖ Actualmente, los niños y las niñas conocen poco de sus lenguas maternas originarias y no siempre se identifican con los saberes y conocimientos ancestrales ni con la historia de luchas pacíficas que sostuvieron sus antepasados.

