
DIÁLOGOS CONTRA LAS 
VIOLENCIAS MACHISTAS

 SISTEMATIZACIÓN DEL INTERCAMBIO ENTRE 
MUJERES POLÍTICAS Y LIDERESAS DE PERÚ Y BIZKAIA

 D
IÁ

LO
G

O
S 

CO
N

T
R

A
 L

A
S 

V
IO

LE
N

CI
A

S 
M

A
CH

IS
TA

S 
  S

IS
TE

M
A

TI
ZA

C
IÓ

N
 D

E
L 

IN
TE

R
C

A
M

B
IO

 E
N

TR
E

 M
U

JE
R

E
S 

P
O

LÍ
TI

C
A

S 
Y 

LI
D

E
R

E
SA

S 
D

E
 P

E
R

Ú
 Y

 B
IZ

K
A

IA





DIÁLOGOS CONTRA LAS 
VIOLENCIAS MACHISTAS

SISTEMATIZACIÓN DEL INTERCAMBIO ENTRE 
MUJERES POLÍTICAS Y LIDERESAS DE PERÚ Y BIZKAIA



Autoría:  
Errotik, Cooperativa Feminista de Iniciativa Social

Coordinación:  
InteRed (Delegación Euskal Herria)

Ilustración:  
Beatriz Aparicio

Diseño y maquetación:  
Iker Domínguez

Traducción:   
Gizane Urkidi Oñate

Fecha:  
Octubre 2025

ISBN:  
978-84-121198-8-6



Presentación
El presente documento es fruto de un largo proceso de colaboración y traba-
jo conjunto entre la Fundación InteRed y el Movimiento de Mujeres “Manue-
la Ramos” de Perú. Desde el año 2011, ambas organizaciones han trabajado 
conjuntamente en la región de Puno y Juliaca, a través de la implementación 
conjunta de diversos proyectos orientados al fortalecimiento de capacidades 
de las mujeres y sus organizaciones para la defensa del derecho a una vida 
libre de violencias machistas, y con especial énfasis en el acoso político y el 
acoso sexual en espacios públicos. Fruto de este trabajo, se lograron impor-
tantes avances para las mujeres peruanas, que han servido como referencia 
para el desarrollo de actividades de sensibilización en Bizkaia.

En el marco del proyecto “Mujeres y jóvenes organizadas inciden, articulan y 
se movilizan para prevenir, sancionar y erradicar el acoso político, acoso se-
xual, ciberacoso, y promover la corresponsabilidad de los cuidados en Puno y 
Bizkaia”, financiado por la Diputación Foral de Bizkaia desde el Departamen-
to de Cooperación, ambas organizaciones han implementado un proceso de 
formación y reflexión con organizaciones de mujeres y con mujeres electas 
y del ámbito público y político para la defensa del derecho a una vida libre 
de violencias, enfatizando el espacio público y de participación política y las 
violencias machistas que sufren las mujeres en ellos.

En paralelo, se han desarrollado estrategias para erradicar y denunciar el aco-
so político hacia las mujeres electas, visibilizando esta manifestación espe-
cífica de violencia de género que limita la participación de las mujeres en la 
vida pública y política. En este contexto, la Delegación de InteRed en Euskal 
Herria organizó una gira de incidencia y sensibilización con una delegación 
de seis lideresas políticas y comunitarias de Puno y Juliaca (Perú), compuesta 
por mujeres políticas, que ejercen sus funciones en el ámbito de la represen-
tación municipal (alcaldías, concejalías), y mujeres jóvenes y activistas en la 
Defensa de los Derechos Humanos de las Mujeres y del planeta.

La gira incluyó espacios de formación, talleres de reflexión con mujeres políti-
cas bizkaínas, espacios de diálogo con agentes de la sociedad civil y activida-
des públicas, para promover el intercambio y la reflexión conjunta sobre las 



experiencias de prevención y lucha contra las violencias machistas, incluyen-
do el acoso hacia las mujeres electas y hacia mujeres lideresas y defensoras 
de derechos humanos, para avanzar hacia una sociedad global más igualita-
ria y libre de violencias. 

Este documento, que es fruto de este encuentro e intercambio recoge las 
principales experiencias, aprendizajes y reflexiones surgidas durante este 
proceso, y ha sido validado por todas las personas que participaron en las 
sesiones.



1. INTRODUCCIÓN

2. MARCO CONCEPTUAL Y POLÍTICO

2.1. LAS VIOLENCIAS MACHISTAS EN EL ÁMBITO POLÍTICO: 
DEFINICIONES Y DIMENSIONES

3. METODOLOGÍA DEL PROCESO

3.1 METODOLOGÍA FEMINISTA DE ENCUENTRO Y PARTICIPACIÓN

3.2 ESTRATEGIAS DE RECOGIDA DE INFORMACIÓN

3.3 FASES DEL PROCESO PARTICIPATIVO

3.4 CRITERIOS ÉTICOS: VIGILANCIA, AUDIENCIA Y AUTORIZACIÓN

4. VIOLENCIAS MACHISTAS IDENTIFICADAS EN EL ÁMBITO POLÍTICO 

4.1 VIOLENCIAS ESTRUCTURALES EN EL ACCESO Y EJERCICIO DEL 
PODER POLÍTICO

4.2 VIOLENCIA INSTITUCIONAL Y REVICTIMIZACIÓN

4.3 VIOLENCIAS INTERPERSONALES Y SIMBÓLICAS EN EL EJERCICIO 
POLÍTICO

4.4 VIOLENCIA DIGITAL Y MEDIÁTICA

4.5 VIOLENCIAS CRUZADAS POR SISTEMAS DE OPRESIÓN: 
INTERSECCIONALIDADES

4.6 VIOLENCIAS INVISIBILIZADAS EN EL ÁMBITO POLÍTICO Y SOCIAL

5. RELATOS Y EXPERIENCIAS COMPARTIDAS

5.1 VOCES DESDE PUNO

5.2 VOCES DESDE BIZKAIA

5.3 CONEXIONES Y DIVERGENCIAS: DIÁLOGOS TRANSNACIONALES

5.4 EMOCIONES, CORPORALIDADES Y MEMORIAS EN LOS RELATOS

5.5 VÍNCULOS Y GENERACIÓN DE REDES Y DENUNCIA PÚBLICA 
COMÚN

7

11

11 

17

17

18

19

20

25

25 

28

32 

36

39 

42

51

51

52

54

56

57 

Indice



6. ESTRATEGIAS DE RESISTENCIA Y TRANSFORMACIÓN

6.1. REDES DE APOYO, RESISTENCIA Y SORORIDAD

6.2. FORMACIÓN, INCIDENCIA POLÍTICA Y POLÍTICA

6.3. PARTICIPACIÓN COMUNITARIA, INTERGENERACIONAL Y 
TRANSNACIONAL

6.4. CUIDADOS COLECTIVOS Y AUTOCUIDADOS

6.5. ACCIONES DE INCIDENCIA, DENUNCIA Y CAMBIOS NORMATIVOS 
IMPULSADOS

7. APRENDIZAJES COLECTIVOS Y APORTES AL CONOCIMIENTO FEMINISTA

7.1. ELEMENTOS CLAVE DEL LIDERAZGO RESILIENTE

7.2. TENSIONES, CONTRADICCIONES Y FORTALEZAS DEL PROCESO

7.3. VALOR POLÍTICO DE LA MEMORIA COLECTIVA

7.4. PROPUESTAS METODOLÓGICAS Y HERRAMIENTAS PARA 
REPLICABILIDAD

8. RECOMENDACIONES A TITULARES DE OBLIGACIONES (TTOO)

8.1. MEDIDAS INSTITUCIONALES PARA GARANTIZAR ENTORNOS 
SEGUROS

8.2. POLÍTICAS PÚBLICAS CON ENFOQUE FEMINISTA INTERSECCIONAL

8.3. RECONOCIMIENTO Y SOSTENIBILIDAD DE LOS LIDERAZGOS DE 
MUJERES

8.4. MODELOS DE ACOMPAÑAMIENTO Y REPARACIÓN ANTE 
VIOLENCIAS INSTITUCIONALES

9. CONCLUSIONES

9.1. LA SISTEMATIZACIÓN Y LA DIVULGACIÓN/VISIBILIZACIÓN COMO 
JUSTICIA SIMBÓLICA Y POLÍTICA

9.2. HORIZONTES COMUNES PARA LA ACCIÓN POLÍTICA FEMINISTA

63

63

66

69 

71

73 

81

81

83

86

87 

93

93 

95

97 

99 

105

105 

107



7

Introducción
En un contexto global atravesado por múltiples desafíos, los feminismos 
siguen tejiendo redes, construyendo alianzas y generando espacios de re-
sistencia y transformación. Lejos de retroceder ante el avance de discursos 
anti-derechos, las mujeres organizadas continúan impulsando procesos de 
articulación y resistencia política.

Este informe nace en ese marco, como una herramienta para visibilizar, po-
ner en valor y articular los aprendizajes surgidos del proceso de intercam-
bio entre lideresas feministas de Bizkaia y del sur andino del Perú, represen-
tantes de la organización Movimiento Manuela Ramos y lideresas políticas 
y comunitarias de Puno, Perú, La sistematización responde a la necesidad 
de recoger de manera ordenada, crítica y reflexiva los contenidos comparti-
dos en las distintas sesiones del ciclo, así como las estrategias, obstáculos y 
horizontes comunes identificados en este diálogo entre activistas, lideresas 
políticas, representantes institucionales y agentes sociales.

El informe tiene un doble propósito: por un lado, documentar de forma ri-
gurosa y situada el proceso de intercambio desarrollado en marzo de 2025 
en Bizkaia, impulsado por InteRed Euskal Herria y el Movimiento Manuela 
Ramos, en el marco de un proyecto financiado por la Diputación Foral de 
Bizkaia; por otro, contribuir a la generación de conocimiento colectivo sobre 
las violencias machistas en los espacios de poder —político, comunitario, ins-
titucional, público, universitario— a partir de los relatos, análisis y propuestas 
de las participantes. En este sentido, el documento se dirige tanto a las or-
ganizaciones implicadas como a otros actores del ámbito de la cooperación 
feminista, los derechos humanos, las políticas públicas y la educación para la 
transformación social.

La sistematización se sustenta en un enfoque feminista, interseccional y si-
tuado, que reconoce los saberes de las mujeres participantes como cono-
cimiento legítimo y transformador, generado desde la práctica política, la 
experiencia colectiva y el arraigo territorial. Atiende a las múltiples desigual-
dades que atraviesan a las mujeres según su género, clase, origen étnico-ra-
cial, edad, discapacidad, ubicación geográfica u orientación sexual. Se conci-

1



8

be, además, como un ejercicio político y relacional, que no se limita a registrar 
hechos, sino que visibiliza resistencias, disputa sentidos y fortalece procesos 
de organización y justicia social, cuidando la dimensión emocional, colectiva 
y afectiva del proceso.

El intercambio se desarrolló del 24 al 29 de marzo de 2025 en Bizkaia, con la 
participación de una delegación de seis lideresas feministas de Puno (Perú) 
—activas en procesos comunitarios y políticos— y diversas organizaciones, 
instituciones y colectivos del País Vasco comprometidos con los derechos de 
las mujeres y la igualdad. Durante seis días se llevaron a cabo talleres, visitas 
institucionales, sesiones de diálogo político y espacios de reflexión conjunta 
con representantes de la organización Movimiento Manuela Ramos y lide-
resas políticas y comunitarias de Perú, mujeres políticas electas de Bizkaia, 
asociaciones de mujeres migrantes, organizaciones feministas, técnicas de 
igualdad, agentes sociales y jóvenes activistas.

Este proceso permitió compartir experiencias de lucha frente a las violencias 
machistas en distintos ámbitos —político, institucional, comunitario, univer-
sitario y digital— así como estrategias colectivas de resistencia, cuidado, de-
nuncia, reparación y transformación. Más allá del contenido compartido, el 
ciclo se vivió como una oportunidad de diálogo político y aprendizaje mutuo, 
donde las participantes reconocieron tanto sus diferencias como los desafíos 
comunes que enfrentan desde sus territorios, consolidando así una apuesta 
por tejer redes feministas transnacionales desde el respeto, la escucha y la 
acción compartida.







11

Marco conceptual y político

Violencias machistas en la esfera política: 
definiciones y dimensiones
La participación política de las mujeres ha sido reconocida como un dere-
cho fundamental en múltiples marcos jurídicos internacionales, estatales, 
autonómicos y locales. En el ámbito vasco, la Ley 4/2005 para la Igualdad de 
Mujeres y Hombres y Vidas Libres de Violencia Machista contra las Mujeres 
establece que los poderes públicos deben garantizar la igualdad efectiva en 
todos los ámbitos de la vida, incluyendo el político. Asimismo, la Norma Foral 
2/2022, de 16 de marzo, de Igualdad de Mujeres y Hombres y Vidas Libres de 
Violencia Machista contra las Mujeres en Bizkaia, establece explícitamente la 
obligación de prevenir y erradicar la violencia que afecta a las mujeres en el 
ejercicio de su representación política. 

Este marco normativo foral y autonómico se ve complementado por el marco 
legal de Perú, que se cuenta con la Ley 31030 ( Ley por la que se modifican 
normas de la legislación electoral para garantizar paridad y alternancia de gé-
nero en las listas de candidatos del 23 de julio del 2020)y la Ley 31155, Ley para 
prevenir y sancionar el acoso contra las mujeres en la vida política publicada 
el 7 de abril de 2021,  la Ley 30364 y su reglamento, (Ley para prevenir, san-
cionar el acoso contra las mujeres en la vida política) y que reconocen como 
una modalidad de violencia el acoso político. A nivel internacional, destacan 
la Ley Modelo Interamericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia 
contra las Mujeres en la Vida Política, propuesta por la CIM de la Organización 
de los Estados Americanos (OEA) en 2017, define la violencia política contra 
las mujeres como: “Cualquier acción, conducta u omisión, realizada de for-
ma directa o a través de terceros que, basada en su género, cause daño o 
sufrimiento a una o varias mujeres, y que tenga por objeto o por resultado 
menoscabar o anular el reconocimiento, goce o ejercicio de sus derechos 
políticos.” Esta definición subraya que la violencia política de género no solo 
afecta a las mujeres que ocupan cargos públicos, sino también a aquellas 
que participan en actividades políticas, sociales o comunitarias. También el 

2
2.1



12

Convenio de Estambul y su artículo 7 además de la Recomendación General 
N.º 25,39 y 40 del Comité CEDAW sobre medidas especiales de carácter tem-
poral, paridad y mujeres indígenas. Todos ellos reconocen la violencia política 
de género como una forma de discriminación que impide el ejercicio pleno 
de los derechos humanos.

La violencia política de género se manifiesta como un conjunto de prácticas 
sistemáticas que tienen por objetivo o resultado obstaculizar, condicionar, 
deslegitimar o impedir la participación política de las mujeres por el hecho 
de serlo. Esta violencia no solo es ejercida desde actores externos al ámbito 
político, sino que muchas veces se reproduce dentro de los propios espacios 
institucionales, partidos y estructuras de representación. En este sentido, la 
violencia institucional debe entenderse como una de las formas más insidio-
sas de violencia política de género, al ser ejercida desde las propias estructu-
ras que deberían garantizar los derechos. Esta violencia se expresa en la inac-
ción ante denuncias, la falta de protocolos eficaces, el descrédito sistemático, 
la revictimización, la omisión de apoyos específicos, y en un trato desigual 
que expulsa a muchas mujeres de los espacios de decisión. Su impacto es 
profundo: socava la confianza en las instituciones, debilita la participación 
democrática y perpetúa la exclusión estructural de las mujeres en la esfera 
pública. La mayor visibilidad de esta violencia y/o acoso político contra las 
mujeres está vinculada al aumento de la participación política de las mu-
jeres, en particular en los cargos de representación política, que a su vez, es 
consecuencia de la aplicación de cuotas de género y de la paridad, medidas 
que han sido adoptadas por un número importante de países de las Améri-
cas (DECLARACIÓN sobre la Violencia y el Acoso políticos contra las mujeres. 
MESECVI. OEA. 2015).

Las dimensiones que adopta la violencia política de género son múltiples y 
se entrelazan de forma compleja: desde agresiones físicas o verbales, acoso 
psicológico, hostigamiento digital, descalificación mediática o aislamiento 
deliberado, hasta el silenciamiento, el cuestionamiento permanente de su 
legitimidad o la instrumentalización de las normativas de manera punitiva. 
Todo ello genera un clima hostil que incide directamente en la salud física y 
emocional de las mujeres, afectando su autoestima, su proyecto político y su 
permanencia en los espacios institucionales. La autoexigencia, el desgaste, la 
culpabilización interiorizada y la soledad se convierten así en efectos colate-



Marco conceptual y político

13

rales de un sistema que obstaculiza su derecho a participar de manera libre, 
segura y equitativa.

Desde un enfoque interseccional, es necesario reconocer que esta violen-
cia no afecta a todas las mujeres por igual. Aquellas que se sitúan en cruces 
de opresiones —por su origen étnico-racial, clase social, orientación sexual, 
identidad de género, edad, discapacidad o territorio— enfrentan formas más 
complejas, normalizadas o invisibilizadas de violencia. En el caso de las mu-
jeres indígenas, racializadas o migradas, por ejemplo, la violencia política se 
entrelaza con el racismo estructural, la xenofobia y la discriminación institu-
cional, generando barreras adicionales para el ejercicio de sus derechos. De 
igual modo, las mujeres jóvenes, con discapacidad o pertenecientes a sec-
tores populares, ven limitada su participación política no solo por prejuicios 
sociales, sino también por la falta de apoyos específicos, accesibilidad o reco-
nocimiento institucional.

Incorporar una lectura desde los derechos humanos permite entender la 
violencia política de género no solo como un fenómeno individual o coyun-
tural, sino como una vulneración sistemática del derecho a la participación, 
la libertad de expresión, la integridad física y psicológica, y la igualdad y no 
discriminación. Esta perspectiva exige a las instituciones adoptar un enfoque 
transformador que no se limite a respuestas punitivas o reactivas, sino que 
incorpore medidas estructurales de prevención, reparación, protección y ga-
rantía de derechos, desde un compromiso con la justicia social y la equidad.

En suma, hablar de violencia política de género implica reconocer la pro-
fundidad estructural del problema, visibilizar sus múltiples formas y efectos, 
denunciar la responsabilidad institucional cuando actúa como agente repro-
ductor de violencia, y comprometerse con una acción política transformado-
ra que sitúe en el centro la dignidad, la voz y los derechos de todas las muje-
res, especialmente aquellas más expuestas a la intersección de opresiones.









17

Metodología del proceso
Este capítulo presenta el enfoque, las herramientas y las decisiones meto-
dológicas que orientaron la sistematización del ciclo de encuentros entre 
lideresas feministas de Bizkaia y de Perú. Más que una simple recogida de 
información, el proceso se diseñó como un espacio político de diálogo, cuida-
do y construcción de saberes compartidos, desde una perspectiva feminista, 
interseccional y situada.

Una metodología feminista, interseccional y 
participativa
La sistematización feminista ha sido el marco metodológico central del pro-
ceso. Se trata de una herramienta de análisis crítico que permite organizar, 
interpretar y politizar las experiencias colectivas desde los saberes y trayec-
torias de las propias mujeres. Esta metodología no persigue una descripción 
neutra ni objetiva de lo vivido, sino una lectura situada, comprometida y 
transformadora, que parte del reconocimiento del conocimiento producido 
por mujeres como un saber legítimo.

Este enfoque se ha nutrido de diversas corrientes metodológicas: la educa-
ción popular feminista latinoamericana, los aportes de la epistemología fe-
minista comunitaria, la crítica decolonial a las formas hegemónicas de pro-
ducción de conocimiento, y la interseccionalidad como herramienta analítica 
y política. Inspiradas en autoras como Claudia Korol, Rita Segato, Kimberlé 
Crenshaw, Yuderkys Espinosa y Silvia Rivera Cusicanqui, se ha buscado cons-
truir un proceso metodológico que rompa con las jerarquías de saber, pro-
mueva la horizontalidad, legitime las emociones y abra espacios para lengua-
jes políticos diversos.

A lo largo del proceso, se han articulado los siguientes principios metodoló-
gicos:

3

3.1



18

• 	Producción de conocimiento situado: centrado en 
las experiencias colectivas y en las realidades territo-
riales de las participantes.

• 	Interseccionalidad y justicia social: atención a las 
múltiples opresiones que atraviesan a las mujeres, 
como el racismo, el clasismo, el colonialismo o la LGT-
BIfobia.

• 	Cuidado y reciprocidad: construcción de espacios se-
guros y sostenidos por vínculos de confianza.

• 	Dimensión emocional y corporal: reconocimiento 
del cuerpo y las emociones como fuentes válidas de 
saber.

• 	Participación activa y horizontalidad: implicación 
directa de las participantes en todas las fases del pro-
ceso.

Estrategias de recogida de información
Para recoger la información del ciclo de encuentros se utilizaron estrategias 
participativas, cuidadosamente diseñadas para fomentar la confianza, la ex-
presión libre y la elaboración colectiva. El principal instrumento fueron los 
conversatorios temáticos, organizados en torno a ejes previamente consen-
suados, como violencia política, resistencias comunitarias, violencias institu-
cionales o estrategias de cuidado. Estos espacios privilegiaron la narración en 
primera persona, el uso de preguntas abiertas y la validación de los silencios 
como formas de expresión política.

Complementariamente, se utilizaron dinámicas que facilitaron la expresión 
simbólica de experiencias difíciles de verbalizar. Entre ellas:

• 	Líneas del tiempo personales y colectivas.

3.2



Metodología del proceso

19

• 	Fotografías simbólicas (Sikkhona) y relatos orales.

• 	Paneles de alianzas, mapas de resistencias y ejerci-
cios grupales.

Todo el proceso se documentó mediante actas en vivo, grabaciones (cuando 
hubo consentimiento), fotografías de los materiales generados y diarios re-
flexivos del equipo facilitador. Los insumos han sido organizados en matrices 
temáticas, validadas posteriormente con las participantes para asegurar una 
interpretación colectiva, ética y no extractiva de los contenidos.

Fases del proceso participativo
El proceso se articuló en cinco grandes fases:

1. Diseño metodológico compartido: InteRed Euskal He-
rria y Errotik Kooperatiba acordaron los principios, 
objetivos y estructura del ciclo, asegurando que res-
pondiera a las necesidades y lenguajes de todas las 
participantes.

2. Sesión inicial de apertura (25 de marzo): espacio de 
encuentro entre las representantes de InteRed Eus-
kal Herria, las mujeres lideresas y activistas de Perú y 
Errotik Kooperatiba, para generar confianza y presen-
tación de trayectorias, donde se compartieron expec-
tativas y deseos desde una metodología simbólica y 
cuidadosa.

3. Sesiones temáticas de intercambio (25, 26, 27 y 28 de 
marzo): el núcleo del proceso. Cuatro sesiones y varias 
reuniones bilaterales en las que se abordaron diferen-
tes dimensiones de las violencias y resistencias. Cada 
sesión combinó dinámicas diversas, respetando los 
ritmos del grupo.

3.3



20

4. Reflexión sobre estrategias: a partir de los relatos, se 
reflexionó colectivamente sobre estrategias de resis-
tencia, formas de articulación y horizontes comparti-
dos.

5. Cierre emocional (29 de marzo): se priorizó un cierre 
simbólico y afectivo, con devolución de aprendizajes, 
proyección de alianzas y expresión de compromisos 
entre InteRed Euskal Herria, las mujeres lideresas y ac-
tivistas de Perú y Errotik Kooperatiba. 

Criterios éticos: cuidado, escucha y 
consentimiento
El enfoque ético ha sido central. Desde el inicio se establecieron principios 
de consentimiento informado, anonimato y escucha activa, reconociendo los 
riesgos que implica hablar de violencias en contextos de liderazgo y exposi-
ción pública. La facilitación del proceso priorizó el cuidado mutuo, la conten-
ción emocional y la creación de un entorno seguro.

Se rechazaron lógicas extractivistas, se respetaron los silencios y se validaron 
todos los aportes sin jerarquías. Además, se garantizó la devolución colecti-
va de los resultados como parte del compromiso con un conocimiento útil, 
transformador y accesible para las participantes.

Desde esta ética feminista situada, el proceso ha sido una práctica política 
en sí misma: un ejercicio de memoria, reparación y construcción colectiva de 
saberes al servicio de la transformación social.

3.4











25

Violencias machistas identificadas 
en el ámbito político 
Las violencias descritas en este capítulo emergen de los relatos, reflexiones 
y análisis compartidos por las participantes del ciclo de encuentros. Lejos 
de establecer una comparación jerárquica entre contextos, el análisis bus-
ca visibilizar las múltiples formas que adoptan las violencias machistas en 
territorios diversos, atendiendo tanto a las especificidades institucionales, 
culturales y territoriales como a los mecanismos estructurales comunes que 
restringen la participación política de las mujeres.

Tanto en Bizkaia como en Perú, las mujeres enfrentan obstáculos que difi-
cultan su presencia, permanencia y legitimidad en los espacios de poder. Las 
violencias que aquí se presentan no se limitan a actos puntuales o indivi-
duales, sino que forman parte de un entramado social e institucional que 
reproduce desigualdades de género, clase, origen, edad o capacidad. A pesar 
de las diferencias contextuales, el ciclo evidenció una narrativa común de de-
nuncia, resistencia y transformación, que permite pensar en claves comparti-
das de análisis y acción feminista transnacional

Violencias estructurales en el acceso y 
ejercicio del poder político
Las violencias estructurales que enfrentan las mujeres en el ámbito político 
afectan tanto a las lideresas de Bizkaia como a las de Perú, aunque se mani-
fiestan con matices distintos según los contextos. En ambos territorios, las 
participantes señalaron que el sistema político no facilita ni acoge el lideraz-
go femenino, operando en muchos casos como un entorno hostil que impo-
ne barreras a quienes intentan transformarlo desde una mirada feminista. 
Más bien, lo perciben como un entorno hostil que impone barreras continuas 
a quienes intentan transformarlo desde una mirada feminista.

El desgaste sistémico del liderazgo femenino fue una de las primeras violen-
cias nombradas. Las mujeres coinciden en que deben resistir una estructura 

4

4.1



26

que opera contra su permanencia. Una electa resumía esta experiencia con 
una frase que resonó en todas: “Está hecho para desgastarnos” (Sesión 1: 
Electas). Este agotamiento no es solo físico, sino simbólico y emocional, fruto 
de una lógica institucional que exige el doble y reconoce la mitad.

En este marco, el cuestionamiento constante de la legitimidad de las mujeres 
políticas fue otro eje transversal. Las participantes de Bizkaia relataron cómo 
se les exige una sobrepreparación constante (maestrías, doctorado), que no 
se aplica a sus compañeros hombres: “Ellos opinan sin pudor de cualquier 
cosa, nosotras tenemos que hacer un doctorado de cada tema” (Sesión 1: 
Electas). Esta desigualdad de exigencia impacta también en la autopercep-
ción: “Tenemos que creérnoslo, que somos capaces de estar en los puestos 
de máxima responsabilidad” (Sesión 1: Electas), apuntaba otra, evidenciando 
el peso de las inseguridades que se interiorizan por la falta de reconocimien-
to.

Las desigualdades se agravan cuando entran en juego las condiciones mate-
riales propias de los partidos políticos. Lideresas de ambos territorios señala-
ron cómo las brechas salariales, la falta de presupuesto o apoyos económicos 
para acudir a formaciones y el acceso desigual a recursos básicos limitan su 
ejercicio político. Una representante peruana afirmaba: “Nos tienen que dar 
permiso para asistir a las capacitaciones y muchas veces no nos lo dan; ade-
más no nos asignan los viáticos que corresponden por ley” (Sesión 3: Agentes 
Sociales). Desde Bizkaia, una activista subrayaba también la precarización del 
trabajo feminista, con jornadas autoexigidas, falta de financiación y un reco-
nocimiento institucional escaso: “Nos están cerrando espacios, censurando 
títulos de actividades, vigilando proyectos” (reunión 1: Mujeres del Mundo).

Otra barrera común fue la sobrecarga de trabajo doméstico, comunitario y de 
cuidados, una constante que limita el tiempo y la energía de las mujeres para 
participar. “Lo único que dejamos de lado somos nosotras mismas” (Sesión 1: 
Electas), confesaba una de las participantes. Esta sobrecarga no solo impide 
estar, sino que fragiliza la continuidad del liderazgo, especialmente en con-
textos rurales, donde la corresponsabilidad de los cuidados es casi inexistente.

En el plano del acceso a recursos formativos y tecnológicos, las mujeres ru-
rales —especialmente en Perú— denunciaron la brecha digital y el escaso 



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

27

acceso a capacitaciones de calidad. Esta desigualdad se combina con la falta 
de legitimidad de sus saberes comunitarios y situados, que rara vez son reco-
nocidos como válidos por las instituciones. Como expresó una participante, 
“El conocimiento técnico tiene más valor. Lo que nosotras sabemos desde la 
comunidad parece que no sirve” (Sesión 1: Electas).

En ambos contextos, se visibilizaron con fuerza las violencias interseccionales. 
Las mujeres indígenas, jóvenes, migradas o con discapacidad sufren múlti-
ples formas de exclusión. “No podían aceptar que una mujer, y además origi-
naria, gobernara. Me hicieron la vida imposible” (Sesión 3: Agentes Sociales), 
compartía una exalcaldesa. En Bizkaia, una concejala migrada describía el 
esfuerzo constante por legitimar su presencia: “Hay una falta de reconoci-
miento muy importante y una necesidad permanente de tener que demos-
trar el triple” (Sesión 1: Electas).

La violencia estructural también se expresa en la ubicación periférica de las 
mujeres en los espacios de decisión, tanto simbólicamente como físicamen-
te. “Parece que tenemos los espacios, pero seguimos sin ocupar los centra-
les. Incluso físicamente, en las reuniones” (Sesión 1: Electas), denunció una de 
las participantes.

A ello se suma una negación institucionalizada del machismo, que dificulta 
aún más la denuncia. En contextos como Bizkaia, donde existe un aparente 
marco normativo protector, muchas violencias se invisibilizan, lo que dificulta 
aún más su denuncia y reparación: “Me parece muy perverso lo que pasa 
aquí, porque hay leyes y parece como que está muy mal que haya compor-
tamientos machistas… y entonces no se reconocen” (Sesión 2: Consejo).

Esta invisibilización se refuerza con la desautorización sistemática en espa-
cios mixtos, donde las aportaciones de las mujeres son tratadas como sub-
jetivas, incluso cuando se basan en datos o normativa. “Tú haces la interven-
ción más rigurosa de la comisión y luego viene un señor que no se ha leído 
nada, y es su opinión la que se toma en cuenta” (Sesión 2: Consejo).

El rechazo social hacia las mujeres que lideran, así como el descrédito siste-
mático, fueron otras formas de violencia estructural compartidas. “Te buscan 
cualquier cosa, te fiscalizan, te difaman en redes sociales” (reunión 1: Mujeres 



28

del Mundo), relataba una participante. En muchos casos, estas estrategias 
buscan el aislamiento político y la desactivación de los liderazgos.

A pesar de las diferencias normativas y de recursos institucionales entre 
Puno (Perú) y Bizkaia, las violencias estructurales persisten y se adaptan a 
cada contexto. En territorios como Bizkaia, donde existen leyes de igualdad y 
marcos avanzados de participación, las violencias no desaparecen, sino que 
tienden a invisibilizarse bajo discursos de igualdad ya alcanzada, dificultando 
su denuncia y reparación. Por su parte, en contextos como el andino, las ba-
rreras estructurales se ven agravadas por desigualdades territoriales, lingüís-
ticas y socioeconómicas y étnicas, pese a ello, la capacidad organizativa y la 
agencia política de las mujeres se revela igualmente firme y transformadora. 
Esta constatación obliga a abandonar cualquier mirada paternalista, para en-
tender que todas las mujeres enfrentan sistemas que buscan desactivar sus 
liderazgos, aunque con estrategias diferenciadas según el entorno. Lejos de 
ser un terreno conquistado, es un campo de resistencia donde las mujeres —
desde Puno (Perú) y desde Bizkaia— sostienen liderazgos a contracorriente, 
con una lucidez crítica que denuncia las violencias estructurales sin caer en 
la victimización. Porque como dijeron muchas: estar ahí, con todo lo que im-
plica, también es hacer política.

Violencia institucional y revictimización
La violencia institucional, tal y como fue descrita por las participantes, se 
manifiesta cuando estructuras del Estado reproducen relaciones de poder 
desiguales. Se manifiesta cuando las instituciones —que deberían garantizar 
derechos y proteger a las personas— reproducen relaciones de poder des-
iguales, obstaculizan el acceso a la justicia o perpetúan formas de discrimi-
nación directamente hacia las mujeres. En el caso de las mujeres lideresas, 
electas y defensoras de derechos humanos, esta violencia adopta expresio-
nes específicas y profundamente dañinas, especialmente cuando denuncian 
agresiones, ejercen liderazgo en contextos hostiles o promueven agendas 
feministas.

Lejos de ser neutrales, en distintas experiencias compartidas, las participan-

4.2



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

29

tes señalaron que sistemas como el judicial, educativo o sanitario pueden 
operar como reproductores del orden patriarcal y colonial. En lugar de ofre-
cer protección efectiva, cuestionan la palabra de las víctimas, minimizan las 
violencias, imponen barreras simbólicas o materiales, y terminan por deslegi-
timar su experiencia. Esta dinámica provoca procesos de revictimización, en 
los que las mujeres no solo deben enfrentarse al daño sufrido, sino también a 
la falta de respuesta, el maltrato o la culpabilización institucional.

La revictimización no ocurre únicamente en los tribunales o servicios de 
atención, sino también en los espacios políticos y comunitarios, donde se 
desautoriza a las mujeres por sus ideas, se les exige perfección y se las ex-
pone públicamente sin respaldo. La falta de perspectiva de género, el adul-
tocentrismo, el racismo, el capacitismo o el clasismo atraviesan muchas de 
estas experiencias, generando un desgaste profundo que empuja a muchas 
lideresas a la autocensura o al abandono de sus cargos.

Este capítulo recoge los principales relatos y experiencias compartidas por 
mujeres de Puno (Perú) y Bizkaia, visibilizando cómo la violencia institucional 
opera como un mecanismo estructural de silenciamiento.

A lo largo de las sesiones, tanto las participantes de Perú como de Bizkaia 
identificaron la violencia institucional como una de las formas más persisten-
tes y dañinas de vulneración de derechos. Esta violencia no solo se manifiesta 
en la inacción o falta de respuesta ante situaciones de violencia machista, 
sino también en la revictimización activa de quienes denuncian, reforzando 
estructuras de impunidad y discriminación..

Tal como relataron numerosas participantes, en muchos casos las institucio-
nes públicas no ofrecen la protección necesaria e incluso pueden llegar a ex-
poner aún más a las mujeres. “No sólo no te protegen, sino que además te 
exponen” (reunión 1: Mujeres del Mundo). Esta desprotección toma diversas 
formas: desde la derivación a procesos de mediación inapropiados, hasta la 
pérdida de denuncias o pruebas clave, pasando por un trato deshumanizado 
y sin enfoque de género.

Uno de los ejemplos más contundentes de revictimización se dio en Bizkaia, 
donde una participante denunció que, tras una agresión y una denuncia ju-



30

dicial, fue derivada a un proceso de mediación por impago de pensiones, sin 
considerar el historial de violencia previa. “Había una situación de violencia, 
pero por otro había un impago de pensiones y el juzgado le proponía que 
fuera a un ejercicio de mediación. [...] Esa mediadora no sabe lo que hay ahí” 
(Sesión 2: Consejo).

Este patrón se repite también en Perú, donde se señaló la inversión de roles 
entre víctima y agresor como una práctica común. Una mujer relató: “Cuando 
yo voy a seguir el caso ya no estaba la denuncia, me había denunciado por 
maltrato diciendo que lo había dejado incapacitado por 7 días. ¿Cómo voy 
a dejar yo incapacitado un hombre de metro noventa?” (reunión 1: Mujeres 
del Mundo). Este tipo de actuaciones institucionales no solo minan la credi-
bilidad de las denunciantes, sino que refuerzan un entorno de impunidad 
frente al cual las lideresas organizadas continúan impulsando procesos de 
exigibilidad y denuncia.

A ello se suma una desconfianza institucional generalizada hacia los testimo-
nios de las mujeres, que se agrava por la falta de calidad, calidez y continui-
dad en los servicios. La rotación constante del funcionariado, la ausencia de 
formación con perspectiva de género y el trato impersonal fueron señalados 
en ambas regiones como factores que dificultan el acceso a la justicia. Desde 
Bizkaia, algunas participantes expresaron que “las mujeres no quieren ir a 
denunciar porque saben que van a ser maltratadas otra vez. No hay calidez 
ni calidad en los servicios” (Sesión 2: Consejo).

En el caso de las mujeres con discapacidad, se denunció una desprotección 
estructural. En Bizkaia, por ejemplo, “las casas de acogida, generalmente no 
estaban adaptadas para mujeres con discapacidad. [...] Y si te tienes que 
salir de tu vivienda, ¿quién va contigo? ¿Quién cuida de tus hijos?” (Sesión 2: 
Consejo). A ello se suman violencias invisibilizadas como la omisión de cuida-
dos, que también configuran vulneraciones graves. “Si no te dejan a mano 
tus medios, como la silla o el tratamiento médico, eso también es violencia” 
(Sesión 2: Consejo).

Desde el contexto peruano, se sumó la falta de intérpretes y atención en len-
guas originarias, lo que imposibilita el acceso efectivo a derechos para muje-
res quechuahablantes o aimaras. Como se enfatizó en la sesión con los movi-



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

31

mientos sociales realizado en La Sinsorga: “Que las mujeres sean entendidas 
en su idioma y en el ámbito rural, sino es así, esto es violencia” (sesión con 
movimientos sociales en La Sinsorga).

En el ámbito educativo, la violencia institucional también se manifestó con 
fuerza. En el caso de Perú, se denunció el encubrimiento de casos de acoso 
sexual dentro de las universidades. Una participante relató el caso de una 
estudiante, una estudiante denunciada por difamación tras señalar a un do-
cente agresor, pese a que este fue finalmente expulsado por la propia uni-
versidad. “Ha sido denunciada por difamación. El hombre lo ha demanda-
do por un millón de soles, pero ahora nosotras vamos a pedir que ese caso 
vaya al archivo porque la propia universidad ya emitió una resolución donde 
el hombre ha sido expulsado” (reunión 1: Mujeres del Mundo). La Sinsorga 
reforzó esta denuncia: “En el consejo universitario, son los propios docentes 
quienes investigan los casos de acoso sexual entre docentes y alumnas; no 
se registran los casos ni se atienden” (sesión con movimientos sociales en La 
Sinsorga).

De forma transversal, también se hizo referencia a formas simbólicas de vio-
lencia institucional, como la infantilización de las jóvenes, el desprestigio de 
mujeres mayores, y los juicios constantes sobre el físico, el tono de voz o la 
forma de vestir. “Todavía tenemos que soportar comentarios sobre nuestro 
aspecto físico, sobre si estamos arregladas o no, si sonreímos o no” (Sesión 
1: Electas). Estos gestos, muchas veces normalizados como “cortesía” o “bro-
mas”, operan como formas cotidianas de desautorización simbólica.

Desde las organizaciones feministas de Perú que participaron, se denunció 
además la criminalización del activismo feminista. “Somos difamadas, he-
mos sido denunciadas ante la fiscalía, y ahora estamos siendo fiscalizadas 
en seis proyectos, cuando lo habitual eran dos” (Sesión 3: Agentes Sociales). 
Este patrón se agrava con peticiones policiales para identificar a las ONGs 
feministas activas en ciertos territorios. “La policía ha pedido la lista de ONGs 
que trabajan en ciertas zonas, como si fuéramos a amenazar al orden públi-
co” (Sesión 3: Agentes Sociales).

En opinión de las participantes de Bizkaia, la excesiva burocratización, la fi-
nanciación limitada y la falta de autonomía fueron señaladas como obstácu-



32

los estructurales para ejercer una labor transformadora.

En suma, las mujeres participantes coincidieron en que estas violencias fue-
ron descritas por las participantes no como errores puntuales ni negligencias 
aisladas, sino expresiones sistemáticas de un sistema institucional patriarcal 
que protege al agresor y penaliza a la víctima. Esta situación deriva en silen-
ciamiento, autocensura y en muchos casos, abandono del espacio público. 
“Ponerle nombre es ya empezar a sanarlo” (Sesión 1: Electas).

Violencias interpersonales y simbólicas en el 
ejercicio político
El ejercicio político por parte de las mujeres continúa estando atravesado por 
múltiples obstáculos que van más allá de las barreras estructurales. Entre 
ellas, destacan las violencias interpersonales y simbólicas, formas de agresión 
que, aunque a menudo no se registran en normativas ni protocolos, resultan 
profundamente efectivas para deslegitimar, silenciar y excluir a las mujeres 
de los espacios de poder.

La violencia interpersonal se manifiesta a través de conductas directas —gri-
tos, burlas, amenazas, interrupciones o desautorizaciones— que, lejos de ser 
anecdóticas, configuran patrones de exclusión sostenidos en el tiempo. No 
suelen dejar marcas visibles, pero generan huellas emocionales, desgaste 
psicológico y aislamiento político. Su fuerza radica en su cotidianidad y en la 
dificultad para denunciarlas sin ser cuestionadas o culpabilizadas.

Por su parte, la violencia simbólica se ejerce mediante discursos, gestos, si-
lencios, representaciones o prácticas normalizadas que refuerzan jerarquías 
de género y consolidan la idea de que los espacios de decisión no pertenecen 
a las mujeres. Esta violencia, profundamente arraigada en lo cultural e insti-
tucional, opera con sutileza, negando valor a las experiencias, saberes y pro-
puestas de las mujeres, o ridiculizándolas públicamente cuando traspasan 
los límites de lo socialmente permitido.

Ambas formas de violencia están naturalizadas en muchos ámbitos de la vida 

4.3



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

33

política e institucional, tanto en Perú como en Bizkaia. Su efecto no es solo 
individual: actúan como mecanismos de disciplinamiento colectivo, disua-
diendo a otras mujeres de asumir roles de liderazgo y reproduciendo una 
cultura política excluyente. Este apartado recoge, desde los testimonios com-
partidos, las distintas expresiones que adopta esta violencia en el día a día 
de quienes ejercen su participación política desde una perspectiva feminista, 
comunitaria o transformadora.

Aunque muchas de las violencias que enfrentan las mujeres en política tienen 
raíces estructurales o se manifiestan de forma simbólica, durante las sesiones 
se compartieron numerosos testimonios que dan cuenta de agresiones in-
terpersonales directas en los espacios institucionales y partidarios. Lejos de 
ser anecdóticas, estas violencias operan como estrategias de silenciamiento, 
descrédito y aislamiento, especialmente cuando las mujeres ejercen lideraz-
go, defienden agendas feministas o cuestionan el orden establecido. Estas 
situaciones fueron vividas por mujeres de Perú y Bizkaia, con expresiones 
diferenciadas según el contexto rural o urbano, institucional o comunitario, 
pero con impactos igualmente profundos o altamente masculinizados.

Una de las formas más reiteradas fue el uso del silencio como forma de po-
der: invisibilizar las intervenciones, ignorar propuestas o apropiarse de ideas 
expresadas por mujeres. “Cuando hablas y nadie responde, cuando tus pala-
bras caen en el vacío, cuando los hombres retoman lo que has dicho como 
si fuera suyo… eso también es violencia” (Sesión 1: Electas). Esta táctica, vivida 
en ambos contextos, opera como un mecanismo sutil pero devastador de 
deslegitimación.

También se denunció la ridiculización pública ante el error, que afecta espe-
cialmente a mujeres en posiciones visibles. “Nos exigen que estemos siempre 
perfectas, que no cometamos errores, porque si fallas una vez, te lo van a 
recordar toda la vida” (Sesión 1: Electas). En contraposición, los errores mas-
culinos suelen recibir indulgencia o incluso ser invisibilizados.

Se reportaron situaciones de gritos, amenazas y acoso verbal, sobre todo en 
partidos políticos o espacios institucionales jerarquizados. “Me han gritado 
en público, me han amenazado con dejarme sola si no seguía la línea del 
partido” (Sesión 1: Electas). Este tipo de violencia fue relatado tanto por mu-



34

jeres de Bizkaia como de Perú, en especial aquellas que rompen la disciplina 
partidaria o se atreven a cuestionar jerarquías.

Particularmente dolorosas fueron las situaciones en las que estas agresiones 
provenían de personas cercanas, aliadas o compañeras. La traición de víncu-
los de confianza entre mujeres fue señalada como una forma de violencia 
que mina los lazos políticos y afectivos. “Lo más duro fue cuando una compa-
ñera, en quien confiaba, me dejó tirada para quedar bien con los hombres 
del grupo” (Sesión 1: Electas).

Muchas mujeres coincidieron en que existe una incoherencia relacional en-
tre lo privado y lo público: mientras en espacios informales reciben apoyo o 
reconocimiento, en los escenarios formales —como reuniones, votaciones o 
actos públicos— se las desacredita o se borra cualquier complicidad.. “En los 
pasillos todo es apoyo, pero cuando hay que votar o hablar en el pleno, se 
desentienden” (Sesión 1: Electas).

Se denunció también el cuestionamiento permanente a la autoridad, legiti-
midad y preparación de las mujeres, que se traduce en una exigencia despro-
porcionada de excelencia. “Cuando me toca hablar a mí, tengo que hablar 
con el sustento, hacer mis copias, subrayárselas… Ellos no hacen nada. Se 
sientan y no saben de lo que opinan” (Sesión 2: Consejo). Esta forma de vio-
lencia simbólica fue compartida por mujeres de ambos contextos.

La hipervisibilidad castigadora fue otro de los elementos destacados: no sólo 
se las invisibiliza, sino que cuando ocupan el espacio, son escrutadas de for-
ma desproporcionada, criticadas por su forma de vestir, hablar o incluso por 
su risa. “Ellos decían que no valía la pena hacer nada con las mujeres, que no 
servían. Y cuando yo salía de la sala, veía que ellas estaban afuera, sin atre-
verse a entrar, porque los hombres les habían hecho creer que no valían.” 
(Sesión 2: Consejo).

En algunos contextos rurales del Perú, las lideresas denunciaron formas ex-
tremas de violencia política, como la persecución, la difamación o incluso el 
encierro forzado, frente a las cuales han sostenido procesos de resistencia y 
organización local para obligar a una mujer a dimitir de su cargo. “Me hicie-
ron la vida imposible, se burlaban, me criticaban, se metían con mi familia, 



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

35

me difamaban en los medios… hasta llegaron a encerrarme en el Ayunta-
miento para que renunciara a la fuerza” (Sesión 3: Agentes Sociales). Este 
tipo de violencia, con formas diferenciadas según el contexto, comparte ele-
mentos con campañas de desprestigio y desgaste emocional relatadas por 
mujeres vascas.

En el plano simbólico, fue constante la denuncia de discursos de odio, in-
sultos y deslegitimación moral en medios, redes sociales e incluso espacios 
legislativos. “Nos dicen caviares, feminazis, las gordas, las feas, las que nunca 
han tenido nada, las machonas… y eso antes lo decían los troles en redes, 
pero ahora lo dicen en el Congreso” (reunión 1: Mujeres del Mundo). Esta vio-
lencia simbólica afecta a mujeres de ambos territorios, aunque en Perú se 
relató con especial virulencia en zonas rurales y medios locales.

Otro elemento compartido fue la acusación de “adoctrinamiento” a mujeres 
organizadas, sobre todo cuando trabajan con mujeres rurales o jóvenes. “Nos 
acusan de lavarles el cerebro a las mujeres” (reunión 1: Mujeres del Mundo). 
Esta deslegitimación alcanza tanto a lideresas como a organizaciones femi-
nistas.

Dentro de las instituciones, se ridiculizan las propuestas feministas con ex-
presiones de desprecio o burla. “Nos dicen que el sistema nacional de cui-
dados son tonterías, que cómo se comen esas cosas” (reunión 1: Mujeres del 
Mundo). Esta ridiculización de la agenda feminista aparece tanto en Perú 
como en Bizkaia, aunque con narrativas diferenciadas.

También se hizo visible la negación de las violencias simbólicas, una forma 
sutil pero efectiva de perpetuar la desigualdad. “A veces en los espacios mix-
tos, cuando nombras una situación como violencia, la respuesta es que 
exageras, que estás sensible… cuesta mucho ser creída” (Sesión 3: Agentes 
Sociales). Esta violencia fue relatada en todos los contextos.

Finalmente, algunas participantes compartieron las tensiones internas en los 
propios movimientos sociales y feministas, donde emergen conflictos sobre 
cómo nombrar las violencias o qué discursos priorizar. “Nosotras, madres 
blancas de hijos racializados, no conseguimos ni ponernos de acuerdo en el 
nombre de nuestra asociación por miedo a ofender a los hombres ausentes; 



36

no se quiere nombrar el feminismo” (Sesión 3: Agentes Sociales). Estas divi-
siones reflejan las dificultades para sostener alianzas ante la complejidad de 
las opresiones cruzadas.

En conjunto, las violencias interpersonales y simbólicas actúan como un cer-
co que condiciona y limita la participación política de las mujeres, afectando 
su legitimidad, autonomía y bienestar emocional. Estas formas de violencia, 
normalizadas en muchos espacios institucionales y comunitarios, no sólo 
agreden a las mujeres que las sufren directamente, sino que envían un men-
saje disuasorio a todas aquellas que podrían ocupar espacios de poder o re-
presentación. Reconocer, nombrar y confrontar estas violencias es un paso 
imprescindible hacia la construcción de una democracia realmente inclusiva.

Violencia digital y mediática
En el actual contexto hipermediatizado, donde las redes sociales, los medios 
de comunicación y las tecnologías digitales se han convertido en espacios 
clave para la participación política y social, las violencias contra las mujeres 
adoptan formas específicas que se despliegan con una rapidez, crueldad y 
alcance sin precedentes. Estas violencias no solo reproducen los mecanismos 
clásicos de silenciamiento y control patriarcal, sino que los amplifican, dotán-
dolos de nuevas herramientas para la exposición pública, el desprestigio y el 
disciplinamiento simbólico.

Las violencias digitales incluyen desde el acoso directo en redes, la difusión 
no consentida de información personal o íntima, el hackeo de cuentas y la 
difusión de discursos de odio, hasta campañas de difamación orquestadas. 
Su carácter persistente, transnacional y viral las convierte en una amenaza 
real para la integridad, la salud mental y la trayectoria política de las mujeres.

Por su parte, las violencias mediáticas operan desde el lenguaje, la selección 
de imágenes, la invisibilización de voces y la reproducción de estereotipos 
de género que restan legitimidad a las mujeres como agentes políticos. La 
cobertura sexista, el enfoque revictimizante o el uso irónico de conceptos fe-
ministas forman parte de un sistema simbólico que refuerza las jerarquías de 

4.4



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

37

poder en el espacio público.

Tanto en Perú como en Bizkaia, las participantes del proceso relataron expe-
riencias de exposición mediática, hostigamiento digital, manipulación insti-
tucional de los discursos feministas y utilización del miedo como herramien-
ta de control. Si bien las formas y los contextos varían, la lógica de fondo es 
compartida: desacreditar a las mujeres, neutralizar sus agendas y desalentar 
su presencia en el debate público. Frente a estas formas de violencia, tam-
bién emergen estrategias de resistencia colectiva, alianzas comunicativas y 
prácticas feministas que reivindican el derecho a la palabra, a la imagen y al 
espacio digital como territorios políticos a disputar.

En este sentido, las agresiones que enfrentan en estos espacios las mujeres 
que han participado a lo largo de las sesiones, no son menores ni anecdóticas: 
constituyen una forma contemporánea de violencia machista que, ampara-
da en la inmediatez y el anonimato, busca silenciar, ridiculizar y disciplinar 
las voces disidentes y sin embargo, son respondidas por estrategias de resis-
tencia digital y comunitaria que las propias participantes del proceso están 
desarrollando de forma articulada. Tanto en Perú como en Bizkaia, las partici-
pantes del proceso compartieron experiencias de violencia que evidencian la 
normalización de estas prácticas, así como su capacidad de producir efectos 
devastadores a nivel emocional, político y social.

Una de las violencias más señaladas fue el hostigamiento en redes sociales, 
caracterizado por insultos, amenazas y mensajes de odio, especialmente 
cuando las mujeres toman posición en temas como el feminismo, la diversi-
dad sexual o los derechos humanos. “Cada vez que subo una publicación con 
contenido feminista, me llueven los comentarios de odio” (Sesión 1: Electas). 
Esta violencia adopta con frecuencia una dimensión sexualizada y persona-
lista: “No critican mis ideas, critican mi cuerpo, mi ropa, mi forma de hablar. 
Me llaman puta, me dicen que vuelva a la cocina, que con quién me he acos-
tado para estar ahí” (Sesión 1: Electas).

Muchas mujeres, tanto de Perú como de Bizkaia, relataron haber sufrido 
campañas orquestadas de desprestigio, incluyendo la difusión de imágenes 
manipuladas, filtraciones de información privada o difusión de noticias falsas. 
“Me han expuesto públicamente con fotos que saquearon de mi Facebook 



38

privado. Lo hicieron para asustarme, para que deje de hablar” (Sesión 1: Elec-
tas). Otras incluso denunciaron hackeos y difusión de contenido sexual: “Ella 
decía ‘me hackearon’, pero no podía estar en sesión porque todos bajaban 
la app, la abrían… y no podía. Estuvo así durante cuatro meses” (Sesión 2: 
Consejo).

También se abordaron experiencias de violencia digital en entornos íntimos, 
como el uso de imágenes íntimas sin consentimiento como mecanismo de 
control y amenaza. “Por poner un ejemplo: Yo como mujer en confianza con 
mi pareja le mando una foto íntima, y él la utiliza para violentarme y rete-
nerme” (Sesión 2: Consejo). A esto se suma la falta de vías eficaces de protec-
ción: “No hay una vía clara para denunciarlo sin que se me revictimice”.

Desde ambas regiones, las participantes denunciaron la ausencia de proto-
colos institucionales para la protección digital, lo que las obliga a crear sus 
propias redes informales de apoyo para lograr realizar una denuncia en el 
ámbito virtual: “Busquen 100 contactos que digan que ella no es la persona 
que está usando esa cuenta” (Sesión 2: Consejo).

En cuanto a los medios de comunicación tradicionales, se identificaron múl-
tiples expresiones de violencia simbólica mediática. En Bizkaia, se criticó la 
cobertura revictimizante: “Una vez lloré en una sesión, y salió en portada: ‘La 
concejala que no soporta la presión’. Si llora un hombre, es sensibilidad. Si lo 
hago yo, es debilidad” (Sesión 1: Electas). También se señaló la falta de reco-
nocimiento a la autoridad femenina: “Los medios siguen buscando al señor 
con corbata para hablar de política, aunque tú seas la que lleva el tema en 
el Ayuntamiento” (Sesión 1: Electas).

Desde Perú, se evidenció la existencia de difamación mediática local, espe-
cialmente en zonas rurales o periurbanas. “Me decían corrupta por los alta-
voces del pueblo, me criticaban por gestionar proyectos, como si fuera algo 
vergonzoso que una mujer cumpliera su mandato con éxito” (Sesión 2: Con-
sejo).

Otra forma de violencia señalada fue la instrumentalización de medios por 
sectores ultraconservadores que difunden discursos de odio desde platafor-
mas tradicionales y digitales. “Ahora dicen cosas como que si una mujer se 



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

39

pone una minifalda se expone a que la violen, y lo dicen en la televisión na-
cional, y se aplauden” (reunión 1: Mujeres del Mundo).

Otro de los fenómenos compartidos fue la criminalización del activismo di-
gital feminista, incluyendo vigilancia institucional y amenazas judiciales. “Por 
el solo hecho de convocar una manifestación el 8M, nos pueden multar con 
más de 700.000 euros” (reunión 1: Mujeres del Mundo).

En el ámbito educativo, se reportaron represalias por denunciar violencias 
sexuales en entornos virtuales, como la exclusión de oportunidades labora-
les. “Si denuncias, nunca más vas a trabajar en esta universidad” (Sesión 3: 
Agentes Sociales).

A pesar de este panorama hostil, también emergieron ejemplos de resisten-
cia feminista digital y mediática, especialmente desde radios comunitarias y 
plataformas autogestionadas. “Tomamos la radio desde el Consejo Provincial 
Joven para promulgar ordenanzas como la contra el acoso sexual. La pala-
bra de las jóvenes tiene poder” (sesión La Sinsorga).

En conjunto, las violencias digitales y mediáticas se manifestaron como una 
dimensión transversal de agresión, que afecta de forma diferenciada pero es-
tructural a mujeres en Perú y Bizkaia, con expresiones particulares según el 
contexto rural o urbano, institucional o activista. Estas formas de violencia 
refuerzan el silenciamiento, el descrédito y la autoexclusión, especialmente 
cuando no se reconocen como tales. Reconocerlas y abordarlas de manera 
integral es clave para garantizar condiciones reales de participación política y 
social con justicia y equidad.

Violencias cruzadas por sistemas de 
opresión: interseccionalidades
Las violencias que enfrentan las mujeres en el ámbito político no son homo-
géneas ni actúan de manera aislada. A lo largo del proceso de intercambio 
entre mujeres lideresas de Bizkaia y Perú, se evidenció cómo el género se 
entrelaza con otras dimensiones de desigualdad estructural —como la edad, 

4.5



40

el origen étnico, la clase social, la discapacidad, la maternidad, la ruralidad o el 
estatus migratorio—, generando formas específicas de exclusión y agresión. 
Estas violencias interseccionales actúan de forma simultánea, muchas veces 
imperceptible, pero profundamente limitante para el ejercicio de la ciudada-
nía política de las mujeres.

Una de las dimensiones más reiteradas fue el racismo estructural y el mi-
crorracismo cotidiano, especialmente hacia mujeres indígenas, migradas 
o racializadas. Estas mujeres relataron el cuestionamiento constante de su 
capacidad política, la invisibilización de su conocimiento histórico y comu-
nitario, y la deslegitimación de sus liderazgos por su pertenencia étnica. “Te 
cuestionan si conoces la situación histórica de lo que se está trabajando, 
porque como te has ido hace poco...” (Sesión 1: Electas). Este tipo de violencia 
simbólica también se expresó en agresiones verbales con contenido racial 
como “vete a pastar ovejas”, o en etiquetas estigmatizantes como “macho-
nas” o “caviares” (reunión 1: Mujeres del Mundo).

En paralelo, se denunció el capacitismo como otra forma estructural de ex-
clusión. Las mujeres con discapacidad compartieron cómo muchas veces ni 
siquiera eran reconocidas como sujetas políticas: En el caso de las mujeres 
con discapacidad, se expresó que “las primeras desconocidas de que sufri-
mos esta violencia somos las propias mujeres” (Sesión 2: Consejo). Este relato 
da cuenta de la invisibilización de las mujeres con discapacidad como sujetas 
de derechos, las violencias ejercidas por personas cuidadoras o familiares con 
impunidad, y las barreras físicas, comunicativas y actitudinales en las insti-
tuciones públicas. La revictimización institucional por falta de accesibilidad 
fue otro eje clave: “Si tienes una pensión, la gestionan tus familiares. Tú no 
opinas. Y si tienes hijos, no te reconocen como madre” (Sesión 2: Consejo).

La discriminación por edad fue compartida tanto por mujeres jóvenes como 
mayores. Las más jóvenes denunciaron una constante infantilización en los 
espacios políticos o sociales, donde se desconfía de su criterio y se les niega 
la palabra: “Nos ven como unas crías que no saben nada” (Sesión 3: Agen-
tes Sociales). Por su parte, mujeres mayores mencionaron la invisibilización 
dentro de los movimientos sociales o sindicales, donde sus trayectorias no 
siempre son reconocidas o valoradas.



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

41

En el caso de las mujeres que viven en zonas rurales o periurbanas, se iden-
tificaron formas específicas de discriminación territorial. Estas incluyen el 
desigual acceso a internet, casas de acogida o servicios básicos, así como la 
estigmatización e invisibilización institucional de sus necesidades. “Nos dicen 
que eso pasa en tu país, pero aquí también pasa. Solo que se oculta o no se 
nombra” (reunión 1: Mujeres del Mundo).

La clase social también cruza estas experiencias. Algunas participantes seña-
laron que, desde situaciones de mayor precariedad económica, el acceso a 
derechos y protección institucional resulta aún más limitado, así como la im-
posición del rol de madre como condición moral para participar en política. 
“Si tienes hijos, te cuestionan por no estar con ellos; si no los tienes, te acusan 
de egoísta”, compartió una participante de Perú.

Las mujeres migrantes señalaron experiencias claras de xenofobia y discri-
minación por estatus migratorio. Se reportó la deslegitimación de sus ex-
periencias de violencia y la invisibilización de las dificultades que viven en 
los contextos de acogida. En espacios formativos como universidades, esta 
discriminación también es evidente: “No denuncian acoso porque temen no 
conseguir trabajo. La universidad es jerárquica, elitista y profundamente ra-
cista” (Sesión 3: Agentes Sociales).

Las propias organizaciones feministas y movimientos sociales no están exen-
tos de estas tensiones. Se identificaron resistencias a nombrar el racismo 
estructural, fracturas internas por no integrar una mirada interseccional, y 
una negativa a reconocer desigualdades estructurales dentro del feminismo 
blanco. “Solo por querer nombrarnos como madres en lucha contra el racis-
mo, algunas compañeras se ofenden. Si añadimos ‘feminista’, ya parece que 
excluimos a los padres ausentes” (Sesión 3: Agentes Sociales).

Finalmente, muchas participantes insistieron en que estas violencias múl-
tiples no son sumatorias, sino que generan realidades específicas que re-
quieren enfoques propios. La reproducción de jerarquías internas incluso en 
espacios feministas o progresistas y la falta de mecanismos institucionales 
de protección adecuados refuerzan la exclusión de aquellas mujeres que en-
frentan más de una forma de discriminación. “El sistema está hecho para 
desgastarnos”, resumió una concejala migrante (Sesión 1: Electas).



42

Desde esta mirada, se refuerza la necesidad de incorporar enfoques intersec-
cionales no solo como herramientas analíticas, sino como propuestas políti-
cas que permitan construir alianzas sólidas, cuidados mutuos y marcos de 
protección integral que no dejen a nadie atrás.

Violencias invisibilizadas en el ámbito 
político y social
Las violencias invisibilizadas son aquellas que no se reconocen fácilmente 
como tales, ni por parte de las instituciones, ni por quienes las ejercen ni a ve-
ces por quienes las viven. Operan de manera sutil, persistente y estructural, y se 
manifiestan en gestos, dinámicas relacionales, silencios o exigencias desigua-
les que dificultan el ejercicio pleno de los derechos políticos y sociales de las 
mujeres. Su invisibilidad no se debe a su menor impacto, sino a que han sido 
históricamente normalizadas y silenciadas bajo un mandato patriarcal basado 
en el ejercicio de la costumbre, la corrección institucional o la fragilidad de los 
vínculos comunitarios.

Estas violencias suelen quedar fuera de los marcos normativos y de los protoco-
los de atención, lo que genera una doble desprotección: no son registradas ni 
atendidas, y al mismo tiempo afectan profundamente a quienes más la sufren, 
en este caso, las mujeres. En contextos de liderazgo político, activismo o mili-
tancia, esta invisibilidad puede tener consecuencias especialmente graves, al 
erosionar la autoestima, la credibilidad pública y la permanencia de las mujeres 
en los espacios de decisión.

Nombrarlas exige un proceso colectivo de conciencia, escucha y validación de 
las experiencias, que solo es posible desde espacios feministas, intersecciona-
les y de confianza. Como expresaron las participantes, reconocer que “eso que 
me pasa también es violencia” puede marcar el inicio de un proceso de repa-
ración y resistencia.

A lo largo del ciclo de encuentros, emergieron con fuerza formas de violencia 
difíciles de nombrar, de probar o de reconocer. Se trata de violencias sutiles, 
persistentes y normalizadas, que no suelen aparecer en los discursos públicos 

4.6



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

43

ni en los protocolos institucionales, pero que impactan de forma directa en la 
trayectoria política, social y emocional de las mujeres. Afectan a su autoestima, 
a su credibilidad pública y a su permanencia en espacios de participación. En 
palabras de una participante: “Muchas veces no sabes ni cómo explicar lo que 
te pasa, porque parece que no está pasando nada, pero lo sientes. Es como si 
no te vieran” (Sesión 1: Electas).

Una de las violencias más reiteradas fue el no reconocimiento simbólico y polí-
tico. Las mujeres describieron dinámicas habituales de ninguneo, apropiación 
de ideas y silenciamiento en espacios de decisión: “Tú haces una propuesta, 
no se escucha. Luego él la repite y entonces sí, se aplaude” (Sesión 1: Electas). 
Esta forma de invisibilización genera una profunda sensación de frustración e 
inseguridad, que en muchos casos termina por propiciar el abandono de esos 
espacios.

A este silenciamiento se suma una culpabilización constante, expresada como 
exigencia de perfección, necesidad de sobrejustificación y autoexigencia des-
medida. Las mujeres sienten que siempre deben probar su legitimidad: “Pa-
rece que tenemos que estar demostrando todo el rato que valemos, que lo 
merecemos… y si no llegas, la culpa es tuya” (Sesión 1: Electas). Esta autoim-
posición del rendimiento no solo se vive como presión, sino como una forma 
estructural de desgaste.

Otro aspecto destacado fueron las violencias relacionales entre mujeres, que 
muchas veces rompen la expectativa de sororidad. Participantes señalaron jui-
cios, exclusiones o tensiones dentro de los propios colectivos de mujeres, repro-
ducidas bajo mandatos patriarcales: “A veces son otras mujeres las que más 
te juzgan, las que te aíslan si no encajas en el molde que se espera” (Sesión 
1: Electas). Esta tensión genera dolor, desconfianza y dificultad para sostener 
alianzas entre mujeres diversas.

Desde espacios universitarios y militantes se denunció la normalización de ges-
tos simbólicos de deslegitimación: condescendencia, ridiculización, infantiliza-
ción y lenguaje sexista sutil. “Nos tratan como las pesadas, las exageradas. Y 
cuando denunciamos algo, nos ignoran o nos etiquetan de conflictivas” (Se-
sión 2: Consejo). Este tipo de violencia simbólica en entornos aparentemente 
aliados es especialmente dolorosa porque pasa desapercibida o es minimizada.



44

También se identificaron violencias institucionales invisibilizadas, como el 
trato despersonalizado o revictimizante en servicios públicos, la falta de for-
mación con perspectiva de género del personal, la rotación constante que 
impide establecer vínculos de confianza, o la ausencia de escucha activa ha-
cia mujeres con trayectorias diversas (discapacitadas, migradas, indígenas, 
mayores). “Las mujeres no quieren ir a denunciar porque saben que van a 
ser revictimizadas otra vez. No hay calidez ni calidad en los servicios” (Sesión 
2: Consejo).

Desde zonas rurales y comunidades originarias, se señaló la desconexión te-
rritorial de las políticas públicas, que no tienen en cuenta la falta de conecti-
vidad, de casas de acogida o de acceso a intérpretes en lenguas originarias 
como el quechua o el aymara. “En nuestras comunidades, si no hay internet, 
si no hay casas de acogida, ¿cómo se denuncian las violencias?” (Sesión 2: 
Consejo). Esta desigualdad estructural impide incluso la posibilidad de nom-
brar lo vivido como violencia.

Otra forma de invisibilización señalada fue la que ocurre en algunos colecti-
vos del tercer sector y en espacios organizativos no explícitamente feminis-
tas. Se denunció cómo, en ocasiones, se evita nombrar el feminismo en los 
discursos o incluso en los nombres de las organizaciones, por temor a inco-
modar o excluir a ciertos sectores. “Algunas no querían que apareciera la pa-
labra feminista, por miedo a excluir a los padres ausentes. Pero esos padres 
ni están, ni participan, ni crían” (sesión 3: Lideresas). Estas resistencias no 
siempre provienen de colectivos feministas, sino de organizaciones centra-
das en otras causas sociales, que aún no han incorporado una mirada femi-
nista a sus análisis y reivindicaciones. También se nombró la dificultad para 
reconocer violencias sexuales dentro de los propios espacios organizativos, 
lo que obstaculiza los procesos de sanación y justicia. “No podemos avanzar 
porque ni siquiera somos capaces de nombrar lo que está pasando” (sesión 
3: Lideresas).

Desde los espacios formativos, muchas mujeres compartieron que la con-
ciencia de estar viviendo una forma de violencia solo llegó con el acompa-
ñamiento feminista. “Hasta que no conocí a Manuela Ramos, no supe que 
lo que vivía era acoso político. Pensaba que era normal que me desprecia-
ran por ser mujer, que me insultaran o encerraran” (sesión 3: Lideresas). Este 



Violencias machistas identificadas en el ámbito político 

45

proceso de nombrar lo vivido fue percibido como un acto de resistencia y 
reparación.

Desde la reunión con Mujeres del Mundo se amplió esta mirada, visibilizan-
do formas de violencia institucional y judicial invisibilizada: desaparición de 
pruebas, pérdida de grabaciones, ausencia de patrocinio legal, invisibilización 
del trabajo de cuidados o la negación del impacto de la violencia policial ha-
cia mujeres. “En España no hay datos sobre violencia policial hacia las muje-
res. Cuando los buscamos, no existen” (reunión 1: Mujeres del Mundo). Varias 
mujeres compartieron experiencias donde el sistema judicial respondió con 
contradenuncias o sanciones económicas, lo que vivieron como una forma 
de revictimización.

Estas violencias operan muchas veces bajo discursos de neutralidad o igual-
dad alcanzada, especialmente en instituciones formales, donde se invisibi-
lizan las violencias estructurales por considerarlas “ideológicas” o “exagera-
das”. Las mujeres expresaron temor a denunciar por miedo a perder trabajo, 
apoyo o legitimidad. También se criticaron los discursos mediáticos que re-
fuerzan estereotipos o utilizan la voz pasiva para ocultar al agresor y banalizar 
el daño sufrido.

En conjunto, las violencias invisibilizadas actúan como el cemento de las es-
tructuras de desigualdad: no se ven, no se reconocen, pero condicionan pro-
fundamente el ejercicio de derechos y la participación política de las mujeres. 
Nombrarlas colectivamente fue descrito como un paso indispensable para 
empezar a desmontarlas: “Ponerle nombre es ya empezar a sanarlo” (Sesión 
1: Electas).

Frente a estas violencias muchas veces invisibilizadas, las mujeres participan-
tes no solo han compartido sus experiencias, sino que también han desple-
gado estrategias de resistencia cotidiana, redes de apoyo mutuo y procesos 
de reflexión colectiva que fortalecen sus trayectorias políticas. Espacios como 
este ciclo de encuentros, así como la labor de organizaciones feministas, han 
sido clave para nombrar lo innombrable, generar marcos compartidos de in-
terpretación y construir nuevos lenguajes políticos desde la vivencia. Estas 
prácticas de cuidado, memoria y denuncia no solo son respuestas defensivas, 
sino formas activas de construcción política feminista, que reafirman la legi-



46

timidad del liderazgo de las mujeres y abren camino hacia una participación 
más justa, segura y transformadora.

En su conjunto, los distintos tipos de violencias analizados a lo largo de este 
capítulo —estructurales, institucionales, simbólicas, digitales, interperso-
nales, interseccionales e invisibilizadas— no actúan de forma aislada. Por el 
contrario, forman un entramado sistémico que se refuerza mutuamente y 
que impide a las mujeres ejercer plenamente sus derechos políticos y socia-
les. Estas violencias se entrecruzan y operan de forma simultánea, afectando 
con especial crudeza a quienes habitan múltiples márgenes. Por ello, la com-
prensión y el abordaje de estas violencias debe ser integral, interseccional y 
transformadora, reconociendo no solo su impacto, sino también las múltiples 
formas de agencia que las mujeres despliegan para enfrentarlas.

 A pesar de este escenario, las participantes del proceso no se situaron desde 
la victimización, sino desde la construcción de respuestas colectivas, creati-
vas y profundamente políticas. En el siguiente capítulo se recogen las estra-
tegias de resistencia y transformación que, desde sus territorios, han tejido 
para confrontar estas violencias y disputar los sentidos del poder y la justicia.











51

Relatos y experiencias 
compartidas
El ciclo de encuentros permitió no solo identificar violencias y estrategias 
desde cada contexto, sino también abrir un espacio de escucha colectiva, 
diálogo político y construcción de sentido compartido. A través de las voces 
de mujeres electas, lideresas comunitarias, activistas feministas y represen-
tantes de organizaciones sociales de Bizkaia y Perú, emergieron diagnósticos 
situados, análisis cruzados y vínculos afectivos y políticos que enriquecieron 
la mirada sobre las violencias machistas en el ámbito político. Lejos de una 
suma de experiencias individuales, este capítulo recoge el valor político del 
intercambio transnacional, situando las emociones, los cuerpos, la memoria 
y las alianzas como ejes fundamentales de una resistencia feminista viva y 
transformadora.

Voces desde Puno 
Las aportaciones de las mujeres de Puno al ciclo de encuentros permitie-
ron identificar con claridad las especificidades territoriales, institucionales y 
culturales de las violencias que enfrentan lideresas comunitarias, políticas y 
activistas feministas en el contexto rural y andino del sur peruano.

Desde un enfoque interseccional, se visibilizaron múltiples violencias estruc-
turales, entre ellas: acoso político sistemático en el ámbito municipal, racis-
mo institucional hacia mujeres indígenas u originarias, criminalización del 
activismo feminista, desprotección jurídica, y una brecha persistente en el 
acceso a servicios públicos, internet o medios de denuncia adecuados. Estas 
violencias no fueron descritas como hechos aislados, sino como parte de un 
sistema de exclusión que se reproduce en los espacios de poder político, judi-
cial, académico y mediático.

Al mismo tiempo, se identificaron estrategias colectivas de resistencia que 
las propias mujeres han desarrollado desde sus territorios: radios comunita-

5

5.1



52

rias como herramienta de denuncia y formación; elaboración de ordenanzas 
contra el acoso callejero; creación de consejos juveniles con capacidad de de-
cisión; uso del arte y la cultura popular como medio pedagógico; y alianzas 
entre generaciones para sostener el tejido comunitario y la acción política.

Otro eje fundamental fue el lugar que ocupan las cosmovisiones ancestrales 
y la relación con la naturaleza como sustento espiritual, simbólico y ético de la 
acción política feminista. La conexión con la Pachamama no es meramente 
cultural, sino que estructura una forma de concebir los cuidados, el equilibrio, 
la reciprocidad y la justicia.

Las participantes pusieron también en valor su propia genealogía feminista, 
señalando que muchas de sus prácticas de resistencia preceden a las cate-
gorías institucionalizadas de género o derechos humanos. En ese sentido, se 
reclama una lectura del feminismo situada, no universalista, que parta del 
territorio, las prácticas colectivas y los saberes populares.

En síntesis, las voces de las mujeres de Perú enriquecieron el análisis del ciclo 
al aportar una perspectiva territorializada, interseccional y profundamente 
política, que desafía tanto las estructuras de poder como los marcos hege-
mónicos de interpretación del feminismo. Sus relatos permiten comprender 
la violencia como un fenómeno estructural, pero también la resistencia como 
un proceso cotidiano, creativo y transformador.

Voces desde Bizkaia 
Las experiencias compartidas por mujeres electas, lideresas sociales y repre-
sentantes del tejido asociativo de Bizkaia permitieron identificar los límites, 
tensiones y potencias de la participación política feminista en contextos ins-
titucionales formalmente consolidados. Aunque se trata de un entorno de-
mocrático con estructuras de igualdad más desarrolladas, las participantes 
evidenciaron la persistencia de múltiples formas de violencia simbólica, ins-
titucional y relacional que dificultan el ejercicio pleno de sus derechos polí-
ticos.

5.2



Relatos y experiencias compartidas

53

Las experiencias y aportaciones de las mujeres políticas, activistas y repre-
sentantes sociales de Bizkaia permitieron profundizar en las características 
propias de las violencias machistas que se manifiestan en contextos insti-
tucionales del norte global. A pesar de operar en un marco democrático y 
de contar con leyes de igualdad y estructuras formales de participación, las 
participantes denunciaron con claridad las violencias simbólicas, institucio-
nales e interpersonales que limitan su acción política y afectan a su bienestar 
personal.

Entre los elementos destacados figura la persistencia de una cultura políti-
ca masculinizada, que reproduce jerarquías de poder, invisibiliza los aportes 
de las mujeres y exige una constante demostración de legitimidad para po-
der ocupar el espacio público. Esta exigencia se ve agravada por una fuerte 
autoexigencia emocional y una interiorización de los mandatos de eficacia, 
perfección y disponibilidad, que deriva en altos niveles de desgaste, culpa y 
sobrecarga mental.

Las participantes también señalaron la existencia de una violencia institu-
cional normalizada, que se manifiesta en la minimización de las denuncias, 
el ninguneo en espacios de decisión, la falta de respuesta ante casos de vio-
lencia política y la ausencia de estructuras reales de protección o reparación. 
Aunque existen protocolos y espacios formales, su aplicación resulta muchas 
veces ineficaz, insuficiente o simbólica.

Junto a estas violencias, emergieron con fuerza las tensiones internas dentro 
de los propios movimientos feministas e instituciones progresistas, donde la 
falta de interseccionalidad real y la resistencia a cuestionar privilegios impi-
den el reconocimiento de experiencias diversas. Las mujeres jóvenes, migra-
das, racializadas o con discapacidad siguen enfrentando barreras simbólicas 
y prácticas que las excluyen de los espacios de toma de decisiones.

Como estrategia de resistencia, las participantes destacaron la importancia 
de las redes entre mujeres como espacios de legitimación, cuidado y acción 
colectiva. Estas redes, construidas dentro y fuera de las instituciones, permi-
ten compartir recursos, protegerse ante la violencia y sostener la esperanza 
política. Junto a ello, se subrayó el papel fundamental de la formación femi-
nista, la comunicación transformadora y la incidencia estructurada como he-



54

rramientas para disputar el relato hegemónico y transformar las instituciones 
desde dentro.

Otro aspecto clave fue la apuesta por una participación política situada, co-
nectada con los territorios, los movimientos sociales y las trayectorias colec-
tivas previas. Esta conexión permite mantener la legitimidad comunitaria, 
resistir el aislamiento institucional y construir propuestas desde abajo.

En definitiva, las voces de las mujeres de Bizkaia ofrecieron una mirada críti-
ca sobre los límites de la igualdad formal, denunciando los mecanismos que 
sostienen la exclusión de género dentro de las democracias consolidadas. Al 
mismo tiempo, sus aportaciones reivindican la fuerza de lo colectivo, la cen-
tralidad de los cuidados y la necesidad de una política feminista que no solo 
se defienda, sino que transforme radicalmente las formas de ejercer el poder.

Conexiones y divergencias: diálogos 
transnacionales
El intercambio entre mujeres de Bizkaia y de Puno generó un espacio fértil 
para el análisis comparado de contextos, violencias y resistencias, permitien-
do identificar tanto conexiones estructurales como diferencias significativas 
que configuran las condiciones de la participación política feminista en cada 
territorio. Lejos de generar jerarquías o discursos victimizantes, estos diálogos 
transnacionales promovieron una escucha situada y horizontal, desde la que 
emergieron aprendizajes compartidos, reconocimiento mutuo y una visión 
ampliada de las luchas feministas.

Entre las conexiones estructurales, se identificó la persistencia del patriarca-
do institucional, expresado en formas de acoso político, deslegitimación de 
liderazgos femeninos y exclusión sistemática de las mujeres en los espacios 
de toma de decisiones. Tanto en Bizkaia como en Puno, las mujeres señalaron 
la necesidad constante de demostrar su valía, enfrentarse a estructuras je-
rárquicas masculinizadas y resistir narrativas que las infantilizan, sexualizan o 
desacreditan. En ambos contextos, se evidenció también el desgaste emocio-
nal derivado del aislamiento, la sobrecarga y la violencia simbólica persistente.

5.3



Relatos y experiencias compartidas

55

No obstante, los relatos también pusieron de relieve divergencias importan-
tes. En el contexto de Bizkaia, muchas mujeres cuentan con marcos legales 
de protección más sólidos, una mayor institucionalización del enfoque de gé-
nero y acceso a mecanismos formales de denuncia, aunque estos no siempre 
resulten eficaces. Por el contrario, en Puno se destacó la debilidad estructural 
del Estado, la impunidad sistemática y la criminalización del activismo, lo que 
sitúa a las lideresas comunitarias en un contexto de mayor riesgo físico, jurí-
dico y social. Esta diferencia se traduce en estrategias de resistencia más des-
centralizadas, creativas y comunitarias en el sur andino, frente a mecanismos 
más institucionalizados en el País Vasco.

En el plano de la acción política, ambas regiones han desarrollado formas co-
lectivas de resistencia, como las redes de mujeres, la formación feminista au-
togestionada, el uso de espacios culturales y comunitarios, o la construcción 
de agendas compartidas de incidencia política. Sin embargo, la experiencia 
andina aporta una dimensión especialmente valiosa en la integración de 
saberes ancestrales, cosmovisiones comunitarias y una profunda ética de la 
reciprocidad, que cuestionan los marcos eurocéntricos del feminismo institu-
cionalizado. Este aporte fue recibido como una interpelación enriquecedora 
que invita a revisar los límites del feminismo hegemónico en Europa.

El diálogo entre lideresas vascas y peruanas permitió también una relectura 
de lo propio desde la mirada de otras. En Bizkaia, escuchar los relatos de vio-
lencia y resistencia en Puno provocó una toma de conciencia sobre formas 
de violencia que en el Norte global pueden quedar naturalizadas, institucio-
nalizadas o invisibilizadas. A su vez, las mujeres peruanas reconocieron en 
las experiencias de Bizkaia herramientas y marcos que pueden fortalecer sus 
propias estrategias de lucha.

En conjunto, este ejercicio transnacional favoreció la circulación de sabe-
res políticos, el reconocimiento de trayectorias diversas y la construcción de 
alianzas desde el respeto a la diferencia. Lejos de buscar homogeneidades o 
traslaciones mecánicas, el ciclo permitió imaginar un feminismo plural, terri-
torializado y dialógico, capaz de enfrentar las múltiples violencias patriarcales 
desde la interdependencia global y el enraizamiento local.



56

Emociones, corporalidades y memorias en 
los relatos
Uno de los elementos transversales que emergió con fuerza a lo largo del 
ciclo de encuentros fue la dimensión emocional y corporal de las violencias 
vividas y de las resistencias construidas. Lejos de ser un plano secundario, las 
emociones compartidas —miedo, rabia, tristeza, impotencia, cansancio, pero 
también alegría, esperanza, orgullo y ternura— ocuparon un lugar central en 
las narrativas de las mujeres, operando como vehículo de politización, como 
dispositivo de memoria colectiva y como herramienta de transformación.

Las experiencias relatadas mostraron cómo el cuerpo de las mujeres es, en sí 
mismo, un territorio político atravesado por el poder. Las violencias simbóli-
cas, institucionales y físicas no solo impactan en sus trayectorias políticas o 
laborales, sino también en su salud física y mental, en su forma de habitar los 
espacios públicos, y en sus relaciones afectivas y comunitarias. La sobrecarga 
emocional, el miedo sostenido, la culpabilización interiorizada o la autoexi-
gencia permanente fueron identificadas como expresiones del sistema pa-
triarcal que actúan de forma insidiosa, disciplinando los cuerpos e impactan-
do en la autoestima de las mujeres que participan en la vida pública.

En contraste, la posibilidad de compartir estas experiencias desde una es-
cucha sin juicio, en espacios seguros, fue vivida como un acto de sororidad 
y reparación. En ese sentido, el ciclo permitió abrir un espacio para lo que 
algunas nombraron como una memoria emocional compartida, que no solo 
reconoce el daño, sino que también visibiliza los aprendizajes, los vínculos for-
jados y las formas de sostenerse colectivamente. Este proceso de validación 
mutua permitió el paso del malestar individual a una comprensión estructu-
ral de las emociones, revirtiendo el aislamiento y transformando la vulnerabi-
lidad en conciencia política.

Además, se reconoció que la emoción es también un motor de acción polí-
tica. La indignación ante las injusticias, el dolor por las violencias vividas, o la 
rabia ante la impunidad se transforman en fuerza organizativa, en exigencia 
de justicia y en creatividad para imaginar alternativas. Del mismo modo, la 
alegría como práctica política fue reivindicada como elemento central para 

5.4



Relatos y experiencias compartidas

57

sostener los procesos de transformación. El humor, el juego, el arte aparecie-
ron como formas de desobediencia emocional frente a un sistema que busca 
disciplinar y fracturar los vínculos.

También resultó relevante el papel de la memoria histórica feminista, espe-
cialmente en el caso de las lideresas de Puno, quienes pusieron en valor ge-
nealogías de lucha previas a los marcos institucionales actuales. A través de 
rituales, símbolos y narraciones orales, estas mujeres recuperan y transmiten 
memorias colectivas que fortalecen el sentido de pertenencia, continuidad 
y justicia. En el caso de Bizkaia, emergió la necesidad de seguir trabajando 
por una memoria feminista plural que reconozca las aportaciones de mujeres 
diversas, muchas veces silenciadas o invisibilizadas por los relatos oficiales.

En conjunto, el análisis de las emociones, corporalidades y memorias mos-
tró que la politización del malestar no solo implica nombrar las violencias, 
sino también reconocer los efectos que producen en los cuerpos y vínculos, y 
construir condiciones materiales, afectivas y simbólicas para la reparación y la 
resistencia. Así, las emociones no se entienden como una dimensión opuesta 
a la razón política, sino como una fuerza transformadora que ancla las luchas 
feministas en la vida concreta, encarnada y colectiva.

Vínculos y generación de redes y denuncia 
pública común
Uno de los aprendizajes más potentes que dejó el ciclo de encuentros fue 
la constatación de que la articulación entre mujeres diversas —de diferen-
tes territorios, trayectorias y generaciones— no solo es posible, sino urgente 
y transformadora. A pesar de los contextos dispares entre Perú y Bizkaia, las 
participantes identificaron rápidamente experiencias comunes de violencia 
estructural, aislamiento político, deslegitimación institucional y silenciamien-
to simbólico, que permitieron establecer puentes de reconocimiento mutuo 
y generar vínculos de confianza.

Estos vínculos no se limitaron al plano afectivo. Lo que se generó a lo largo 
del proceso fue una red política transnacional en construcción, basada en la 

5.5



58

escucha activa, el respeto por las diferencias y la búsqueda compartida de 
estrategias para enfrentar las violencias. Esta red no se concibe como una 
alianza puntual o coyuntural, sino como un tejido sostenido de intercambio, 
apoyo y denuncia conjunta, que trasciende las fronteras nacionales y refuerza 
el sentido de pertenencia a un feminismo plural y global.

El ejercicio de nombrar violencias en colectivo permitió construir un marco 
común de interpretación, en el que las experiencias individuales adquieren 
densidad política y se articulan con las luchas de otras. Esta dimensión colec-
tiva del diagnóstico no solo favorece la toma de conciencia, sino que facilita 
la elaboración de discursos compartidos de denuncia pública, con capacidad 
para interpelar a instituciones, medios y comunidades.

En paralelo, se fortaleció el impulso de crear espacios propios de comunica-
ción feminista, donde las mujeres puedan contar sus historias con sus pro-
pias palabras, desde sus propias voces y en sus propios tiempos. La descon-
fianza generalizada hacia los canales institucionales de protección, así como 
la invisibilización mediática de las violencias, llevó a muchas a apostar por la 
producción autónoma de narrativas —desde radios comunitarias hasta redes 
sociales y acciones performativas— como forma de resistencia, visibilización 
y construcción de legitimidad.

Además, el ciclo permitió identificar la importancia de sostener estas redes 
más allá del momento del encuentro. Las participantes reconocieron que 
solo a través de la continuidad de los lazos —ya sea mediante intercambios, 
encuentros periódicos, alianzas estratégicas o trabajo conjunto— es posible 
enfrentar el desgaste y la fragmentación que impone el sistema. En este 
sentido, la red compartida se perfila como una herramienta política de largo 
aliento, que puede ser activada tanto para el acompañamiento como para 
la acción coordinada ante retrocesos en derechos o violencias emergentes.

En definitiva, lo que se tejió en el marco del ciclo no fue solo un espacio de 
encuentro, sino el inicio de una comunidad política feminista transnacional 
que combina el análisis estructural de las violencias con la construcción afec-
tiva de alianzas. Una comunidad que, desde el reconocimiento mutuo y la 
diversidad de trayectorias, apuesta por la transformación colectiva, la justicia 
social y la dignidad compartida.











63

Estrategias de resistencia y 
transformación

Redes de apoyo, resistencia y sororidad
Frente a la soledad, la hostilidad institucional y la violencia estructural que 
atraviesan sus trayectorias, las mujeres participantes en el ciclo de encuen-
tros señalaron con contundencia la importancia de las redes entre mujeres 
como una de las estrategias más poderosas para resistir, cuidarse y transfor-
mar colectivamente los espacios políticos. Estas redes, formales o informa-
les, no son solo herramientas de acompañamiento emocional, sino también 
espacios de legitimación, aprendizaje y construcción de poder desde lo co-
mún. En muchos casos, encarnan lo que algunos marcos feministas han de-
nominado estructuras de sostenibilidad de la vida o economías del vínculo, 
situando el cuidado mutuo y el afecto como una dimensión profundamente 
política de la lucha.

Una electa lo expresó con rotundidad: “Yo si no llego a tener la red de muje-
res, me hubiera ido a casa. Literal” (Sesión 1: Electas). Las redes se configuran 
así como espacios afectivos y políticos que permiten hablar desde la confian-
za, reconocer violencias naturalizadas, compartir estrategias y encontrar sen-
tido colectivo a vivencias que, de otro modo, se viven en aislamiento. Otra 
mujer, al recordar sus inicios como electa, relató: “No sabía si era yo, o qué. 
Pensaba que me estaba volviendo loca. Hasta que hablé con otras mujeres 
y vi que nos pasaba a todas. Ahí cambió todo” (Sesión 1: Electas).

En estos espacios, el reconocimiento mutuo y la posibilidad de poner pala-
bras a lo vivido se convierten en actos profundamente políticos. Rompen la 
lógica de individualización de la violencia y permiten comprender que lo per-
sonal también es estructural. Como compartía una participante: “Una com-
pañera me miró y me dijo: ‘esto es violencia política’. Solo eso. Me devolvió el 
juicio. Me sostuvo” (Sesión 1: Electas). Esa mirada que nombra lo que duele, 
protege, repara y legitima.

6

6.1



64

Estas redes trascienden el marco partidario o institucional. En ocasiones, 
se extienden entre mujeres de distintos municipios, movimientos o países, 
dando lugar a alianzas interterritoriales y transversales. “Con compañeras de 
otros municipios nos escribimos cuando tenemos mociones importantes. 
Nos apoyamos, nos pasamos recursos. Sabemos que estamos ahí” (Sesión 1: 
Electas). Otras veces, el acompañamiento es más cotidiano pero igualmente 
decisivo: “A veces solo tener con quién hablar de esto ya es una forma de 
resistencia” (Sesión 1: Electas).

Desde el ámbito asociativo, se compartieron experiencias concretas de cons-
trucción de red, como por ejemplo una de las entidades del Consejo de Igual-
dad de Bizkaia que combina el acompañamiento jurídico individual con es-
pacios grupales de escucha activa. De esos procesos ha surgido incluso un 
grupo autogestionado de mujeres que se acompaña mutuamente. “Lo que 
a ti te ha servido, me puede servir a mí”, señalaba una mujer con discapaci-
dad (Sesión 2: Consejo), subrayando el valor de compartir saberes desde la 
experiencia.

Estas redes se activan también frente a formas extremas de violencia, como 
el acoso digital. Una electa, víctima de un ataque tras el hackeo de su cuenta, 
relató cómo fue el grupo de mujeres quien logró coordinar una cadena de 
apoyo y denuncia colectiva: “Ella no podía parar aquello, hasta que todas 
nos organizamos, hicimos una cadena de denuncia para que Facebook lo 
bajara. Fue un trabajo colectivo” (Sesión 2: Consejo).

Otro de los elementos que da profundidad a estas redes es su dimensión in-
tergeneracional. Las mujeres mayores expresaron esperanza al ver a jóvenes 
comprometidas, y estas últimas reconocieron la importancia de conectar con 
luchas previas y no partir de cero. Este diálogo entre generaciones permite 
tejer memoria colectiva, reconociendo que el feminismo se construye sobre 
múltiples voces, trayectorias y resistencias.

Desde espacios rurales o marcados por el acoso institucional, también se re-
lataron formas de autoorganización como resistencia ante la violencia políti-
ca. Una exalcaldesa rural compartió: “Nos organizamos, nos empoderamos, 
y también nos denuncian… pero aún así no nos han podido atajar” (sesión 3: 
Lideresas). La organización feminista aparece aquí como respuesta concreta 



Estrategias de resistencia y transformación

65

al intento de silenciamiento, y como herramienta de cuidado político frente 
al desgaste.

En contextos de criminalización o desgaste emocional, el apoyo afectivo se 
vuelve fundamental. “Yo me hacía más fuerte porque tenía una mano ami-
ga, alguien que me decía ‘no estás sola, Manuela es tu casa, Manuela es tu 
madre’”, compartió una lideresa política peruana (sesión 3: Lideresas). Estas 
redes de confianza y afecto no solo sostienen la lucha, sino que permiten ha-
bitar los espacios de poder desde una ética del cuidado.

En el ámbito juvenil y universitario, se señalaron estrategias colectivas que 
rompen con la lógica adultocéntrica o academicista, y que apuestan por es-
pacios seguros, horizontales y diversos donde formarse, cuidarse y desmon-
tar mitos sobre el feminismo. Este impulso se conecta también con alianzas 
internacionales, entendidas como formas de protegerse, aprender y articu-
larse ante los retrocesos en derechos.

Desde el activismo en Perú, se compartieron ejemplos de incidencia política 
feminista lograda gracias a estas redes: desde la creación de estructuras ins-
titucionales específicas, como subgerencias de la mujer, hasta la aprobación 
de ordenanzas municipales tras años de articulación entre organizaciones, 
lideresas comunitarias y autoridades locales.

Asimismo, se reivindicó el arte y la cultura popular como formas de resisten-
cia colectiva: batucadas, performances, acciones creativas que transforman 
el dolor en denuncia, y el aislamiento en comunidad. “La lucha tiene sonido”, 
dijeron. Y ese sonido —alegre, indignado, esperanzado— es el que sostiene a 
muchas cuando la política institucional falla.

En conjunto, las redes de mujeres no son únicamente espacios de conten-
ción ante el dolor. Son estructuras vivas de transformación, donde la política 
se hace desde el vínculo, la escucha y la reciprocidad. En ellas, la sororidad 
se convierte en práctica cotidiana, la resistencia se hace compartida y la es-
peranza encuentra cuerpo. Frente a un sistema que fragmenta y aísla, las 
redes tejen comunidad. No obstante, estas redes también enfrentan desafíos 
importantes: sostener los vínculos en contextos de precariedad, violencia o 
urgencia política exige cuidar la red, redistribuir responsabilidades y resistir 



66

la fragmentación. A veces también emergen tensiones internas, como la so-
brecarga de algunas mujeres o las dificultades para integrar diversidades ge-
neracionales, culturales o políticas. Nombrarlas y gestionarlas colectivamente 
forma parte del propio proceso de fortalecimiento feminista. Aun así, siguen 
siendo uno de los pilares más sólidos de una política feminista encarnada, 
relacional y resistente.

Formación, incidencia y comunicación 
política
Frente a un orden político marcado por la exclusión, la violencia simbólica y 
la invisibilización de sus aportes, las mujeres participantes en el ciclo de en-
cuentros han identificado la formación, la incidencia política y la comunica-
ción feminista como herramientas fundamentales de resistencia y transfor-
mación. Estas estrategias no solo les permiten defenderse ante las múltiples 
violencias vividas, sino también disputar el sentido común, construir poder 
colectivo y reconfigurar las reglas del juego institucional desde una perspec-
tiva feminista.

Para las mujeres electas, la formación continua es una necesidad vital. Como 
expresó una de ellas, “estar en política exige estar muy preparada, no solo 
para hacer tu trabajo, sino para defenderte” (Sesión 1: Electas). Este aprendi-
zaje no es únicamente técnico; se trata también de entender cómo opera el 
machismo en las estructuras de poder, cómo se articulan las violencias sim-
bólicas y cómo construir herramientas para hacerles frente. “No se trata solo 
de saber de urbanismo o presupuestos, que también. Se trata de tener he-
rramientas feministas para estar en estos espacios”, señaló otra participante.

Muchas relataron cómo han tenido que autogestionar su formación, parti-
cipando en seminarios, encuentros o espacios organizados por colectivos 
feministas. La ausencia de formación específica por parte de partidos o ad-
ministraciones ha llevado a muchas a buscar otras vías de aprendizaje, no 
solo para adquirir conocimientos, sino también para politizar su experiencia 
y encontrar un sentido colectivo a lo vivido. “Yo pensaba que era yo, que no 
valía. Hasta que fui a un taller feminista y entendí que no era un problema 

6.2



Estrategias de resistencia y transformación

67

personal, sino estructural” (Sesión 1: Electas). Este conocimiento feminista 
no se construye en solitario: se gesta desde la escucha mutua, la memoria 
compartida y la conexión entre vivencias individuales que revelan patrones 
estructurales.

La dimensión comunicativa también ha sido señalada como un campo de 
disputa central. Las mujeres participantes relataron cómo cuidan con extre-
ma atención sus intervenciones públicas, sabiendo que están bajo vigilancia 
constante. “Cuidamos mucho cómo hablamos, cómo escribimos. Porque sa-
bemos que cualquier palabra mal dicha se nos vuelve en contra” (Sesión 1: 
Electas). Esta hiperexposición, lejos de paralizarlas, ha derivado en una es-
trategia de comunicación transformadora, donde la palabra se convierte en 
herramienta política: “La comunicación es también una forma de incidir, de 
decir que lo que nos pasa no es personal, sino político” (Sesión 1: Electas).

En esta línea, las mujeres del Consejo de Igualdad de Bizkaia compartieron 
cómo articulan formación, comunicación e incidencia desde un enfoque co-
lectivo y situado. “Tuvimos que aprender cómo pedir que algo se incluya en 
el orden del día, cómo hablar en términos técnicos. Nos capacitamos para 
no ser silenciadas en los Consejos” (Sesión 2: Consejo). Desde espacios como 
FECOR o asociaciones comunitarias, se desarrollan talleres, charlas, diagnós-
ticos y vídeos que permiten conectar la experiencia con la acción política: 
“Hacemos formación, pero también incidencia. Presentamos documentos, 
reclamamos respuestas” (Sesión 2: Consejo).

En contextos de persecución institucional y retrocesos democráticos, como 
los descritos por las organizaciones feministas peruanas, la formación política 
y jurídica cobra un valor aún más estratégico. “Yo no sabía ni que lo que vivía 
era acoso político hasta que fui a una formación en Manuela Ramos” (Se-
sión 3: Agentes Sociales). La educación feminista ha sido clave para identificar 
las violencias, articular respuestas legales y activar mecanismos de protec-
ción frente a los intentos de silenciamiento. Desde la creación de observa-
torios ciudadanos hasta la defensa del patrocinio legal en casos de violencia 
institucional, estas iniciativas demuestran el poder de la incidencia sostenida 
desde la sociedad civil organizada.

En paralelo, la comunicación política feminista se convierte en trinchera de 



68

resistencia ante el vaciamiento discursivo y la criminalización. “Nos enfren-
tamos a campañas de desprestigio, pero también a un silencio que borra 
nuestras luchas. Por eso necesitamos nuestros propios medios, nuestras 
propias narrativas” (Sesión 3: Agentes Sociales). La producción de conteni-
dos desde radios comunitarias, redes sociales o acciones culturales permite 
visibilizar realidades ocultas, sostener la denuncia y amplificar las voces de 
mujeres excluidas del relato oficial.

Finalmente, las participantes de la reunión con Mujeres del Mundo subraya-
ron que estas estrategias no se limitan a la defensa, sino que también cons-
truyen alternativas políticas concretas. La creación de un observatorio popu-
lar de violencia institucional, la conquista de leyes como la de acoso político 
en Perú o la producción de normativas locales a través de procesos partici-
pativos son ejemplos de cómo el conocimiento situado y la acción feminista 
pueden transformar las estructuras desde abajo. Si bien en muchos casos 
estas iniciativas nacen desde los márgenes, en algunos territorios han logra-
do permear estructuras públicas, como en las experiencias de colaboración 
con instituciones locales que han comenzado a integrar diagnósticos con 
enfoque de género, o a co-crear formaciones específicas desde una mirada 
feminista situada.

En conjunto, los relatos recogidos muestran que la formación feminista, la 
comunicación transformadora y la incidencia política son tres pilares insepa-
rables en la construcción de una política más justa, inclusiva y emancipadora. 
No son herramientas accesorias, sino prácticas radicales de resistencia y cam-
bio, que permiten a las mujeres tomar la palabra, ocupar el espacio público 
con legitimidad y disputar el poder desde una ética del cuidado, la justicia y 
la colectividad. En contextos donde la política tradicional se construye desde 
la exclusión, estas estrategias feministas disputan no solo los espacios, sino 
también los sentidos de lo político.



Estrategias de resistencia y transformación

69

Participación comunitaria, 
intergeneracional y transnacional
Frente a las lógicas individuales, tecnocráticas y desconectadas de la vida real 
que caracterizan muchas veces a la política institucional, las mujeres parti-
cipantes del ciclo apostaron por formas de participación situadas, comuni-
tarias y relacionales, que se nutren del arraigo territorial, el diálogo entre ge-
neraciones y los vínculos transnacionales entre mujeres. Esta participación 
no responde únicamente a un deseo de cercanía, sino que constituye una 
estrategia política consciente para sostenerse, legitimarse y transformar las 
estructuras desde abajo.

Desde las primeras sesiones, las mujeres electas insistieron en que su llegada 
a las instituciones no fue individual ni casual, sino fruto de trayectorias colec-
tivas previas en movimientos vecinales, feministas, sindicales o comunitarios. 
Una de ellas lo expresó con claridad: “No llegamos solas a las instituciones, 
llegamos con nuestras trayectorias colectivas. Lo importante es no perder 
el vínculo con esas raíces” (Sesión 1: Electas). Para muchas, mantener esos 
lazos con sus comunidades de origen es una forma concreta de resistir al ais-
lamiento institucional, sostener la legitimidad y seguir construyendo política 
desde lo común. Algunas lo hacen a través de círculos de confianza que les 
permiten consultar, compartir y rendir cuentas: “Cada tanto nos reunimos 
para pensar juntas qué está pasando y cómo actuar” (Sesión 1: Electas).

Esta raíz comunitaria se replicó también en los relatos de organizaciones lo-
cales del Consejo de Igualdad de Bizkaia. Iniciativas como la de la Comuni-
dad Negra de Ortuella o ONEKA mostraron cómo la participación política se 
entrelaza con la creación de espacios seguros, accesibles y afectivos, donde 
las mujeres mayores, racializadas o con trayectorias de exclusión pueden en-
contrarse, expresarse y organizarse. En palabras de una participante: “Hace-
mos actividades para que salgan de casa, para que se relacionen” (Sesión 2: 
Consejo). Estos espacios son, al mismo tiempo, refugio, escuela y semillero de 
participación transformadora.

En paralelo, emergió con fuerza la dimensión intergeneracional como una 
estrategia fundamental para el sostenimiento de los movimientos feministas. 

6.3



70

Las mujeres mayores compartieron con emoción su reconocimiento hacia las 
jóvenes: “Me voy contenta e ilusionada porque veo jóvenes” (Sesión 2: Conse-
jo), mientras que las jóvenes agradecían la memoria, la experiencia y el lega-
do de quienes abrieron camino: “Lo que yo he aprendido ha sido porque otras 
mujeres me lo han enseñado. Me parece básico acompañar a las que se están 
acercando ahora” (Sesión 1: Electas). Esta transmisión de saberes, afectos y 
estrategias se posiciona como una herramienta política frente al desgaste, la 
desmemoria institucional y el relevo desigual. Permite sostener la lucha sin 
cortar el hilo, y construir una política feminista con raíces y alas.

Asimismo, el propio formato del ciclo permitió una experiencia de participa-
ción transnacional, que enriqueció los análisis y permitió trazar conexiones 
entre luchas, violencias y resistencias en contextos diversos. Las voces de las 
lideresas peruanas trajeron consigo una fuerza colectiva que fue reconoci-
da como fuente de inspiración, aprendizaje y espejo. “Tenemos mucho que 
aprender de las luchas de mujeres en América Latina, en África… Ellas nos 
enseñan a resistir desde la alegría, desde lo colectivo” (Sesión 1: Electas), de-
cía una participante, abriendo el horizonte político hacia otras geografías del 
feminismo.

Desde las organizaciones feministas y sociales peruanas se insistió en la ne-
cesidad de crear espacios de memoria y expresión comunitaria, como las 
mantas bordadas con nombres de mujeres asesinadas o las acciones peda-
gógicas en espacios rurales donde la participación juvenil es aún limitada. 
Estas propuestas, lejos de ser decorativas, cumplen una función profunda-
mente transformadora al activar la memoria, romper los silencios y articular 
nuevas alianzas: “Los chicos tejían y también decían: hoy quiero hacer pan-
carta” (reunión 1: Mujeres del Mundo).

Por último, en contextos donde los discursos antiderechos ganan fuerza, se 
subrayó la importancia de tejer redes entre territorios y movimientos diversos 
para hacer frente al aislamiento. Estas redes no solo amplifican las denun-
cias, sino que también permiten sostener la esperanza feminista y la apuesta 
por una política centrada en la vida, la justicia y el cuidado. Estas alianzas 
internacionales no se entienden como actos de solidaridad unidireccional, 
sino como entrelazamientos de luchas que se retroalimentan y fortalecen 
mutuamente. En un momento en que los discursos antiderechos avanzan 



Estrategias de resistencia y transformación

71

en múltiples geografías, estas redes se constituyen también como escudos 
simbólicos y políticos que permiten resistir el miedo, legitimar la diferencia y 
sostener una esperanza feminista común.

En conjunto, las voces recogidas revelan una política feminista que no se 
hace desde la torre de marfil institucional, sino desde el suelo compartido 
con otras: desde el barrio, desde el tejido asociativo, desde los pueblos rurales, 
desde las maternidades y las heridas, desde la historia colectiva. Y es precisa-
mente en ese anclaje comunitario, intergeneracional y transnacional donde 
se encuentra una de las mayores potencias transformadoras del feminismo 
político contemporáneo.

Cuidados colectivos y autocuidados
En los relatos de las participantes, el cuidado colectivo y el autocuidado 
emergen no como prácticas accesorias ni como actos individuales, sino como 
estrategias políticas imprescindibles para sostener la participación feminista 
en contextos marcados por la hostilidad, el desgaste emocional y la violencia 
estructural. Lejos de los discursos individualistas del bienestar, los cuidados 
fueron narrados como una posición política colectiva frente al agotamiento 
que impone el sistema patriarcal y neoliberal.

Una de las ideas que aparece con más fuerza es la sobrecarga emocional que 
implica ejercer la política desde una perspectiva feminista. Estar en entor-
nos hostiles, recibir agresiones simbólicas y sostener las demandas de otras 
genera un desgaste profundo. Una concejala lo sintetizó así: “Esta política te 
agota. Estás sola, estás en un entorno hostil, y encima llevas contigo los ma-
lestares de otras. Si no tienes red, no aguantas” (Sesión 1: Electas).

Frente a ello, las redes de confianza entre mujeres se revelan como espa-
cios clave de respiro, contención y recomposición emocional. Varias electas 
relataron la importancia de contar con “grupos de afinidad” fuera del ámbito 
institucional, donde compartir malestares, llorar, reír o simplemente estar en 
compañía sin ser juzgadas. “Hay días que salgo hecha polvo del pleno, pero 
luego tengo un grupo con el que me junto, y ahí todo cambia. Nos reímos, 

6.4



72

lloramos, nos abrazamos… eso te da vida” (Sesión 1: Electas).

El humor compartido fue nombrado como una herramienta poderosa de 
cuidado y resistencia. En medio de la seriedad institucional y la presión cons-
tante, la risa adquiere un valor transformador. “Si no hay risas, no hay revolu-
ción. Y reír con otras que te entienden, que saben lo que es estar ahí, eso es 
medicina” (Sesión 1: Electas).

También se señaló la urgencia de reconocer los propios límites y desarmar 
la lógica de la autoexigencia. Aprender a parar, descansar o delegar no fue 
entendido como debilidad, sino como una estrategia de supervivencia. Una 
mujer lo expresó con claridad: “He tenido que aprender a decir que no, a 
descansar, a cuidarme. Porque si me rompo, no puedo seguir. Y eso no es 
egoísmo, es estrategia” (Sesión 1: Electas).

Desde una mirada más simbólica y espiritual, se reivindicó también la rela-
ción con la naturaleza y la Pachamama como fuente de equilibrio, guía y cui-
dado. Una mujer durante la sesión con el Consejo lo expresó así: “Siempre 
tenemos la costumbre de agradecer a la Pachamama, a la Tierra. Y cuando 
no lo hacemos, las cosas no fluyen” (Sesión 2: Consejo). Esta cosmovisión an-
cestral conecta el bienestar personal con el colectivo, y lo sitúa en un marco 
de reciprocidad con el entorno.

Las prácticas de escucha activa, apoyo entre pares y acompañamiento sin 
juicio fueron señaladas como parte esencial del tejido comunitario feminista. 
“Lo importante es la unión y que sumemos cosas. Escucharnos sin juzgar” 
(Sesión 2: Consejo), afirmaba una participante, subrayando que el cuidado 
mutuo también es una forma de resistencia.

Desde los movimientos sociales se remarcó la necesidad de integrar los cui-
dados como parte estructural de cualquier estrategia colectiva. “Para hacer 
todo eso es importante tener en cuenta los cuidados, asegurar los cuidados, 
repartirlos, reconocerlos” (Sesión 3: Agentes Sociales), explicó una lideresa, 
reivindicando su lugar en el corazón mismo de la acción feminista.

Frente al avance de discursos que deslegitiman el feminismo y ridiculizan la 
defensa de los cuidados, muchas mujeres han respondido con creatividad, 



Estrategias de resistencia y transformación

73

dignidad y comunidad. Desde el abrazo entre compañeras tras un pleno di-
fícil, hasta las redes internacionales de protección o los espacios comunita-
rios en lenguas originarias, los cuidados emergen como un hilo invisible pero 
constante que sostiene, repara y transforma.

En definitiva, el cuidado —individual y colectivo— se reivindica como una 
práctica ética, política y radical, capaz de desafiar el mandato neoliberal de 
autosuficiencia y de construir un feminismo encarnado, relacional y profun-
damente humano. Es una condición de posibilidad para sostener la vida, una 
herramienta política frente al desgaste institucional y una apuesta concreta 
por un modo distinto de habitar el poder.

Acciones de incidencia, denuncia y cambios 
normativos impulsados
A lo largo de las distintas sesiones del ciclo, las participantes compartieron 
una amplia variedad de acciones concretas de transformación institucional 
y social impulsadas desde una praxis política feminista. Estas acciones, le-
jos de ser meramente reactivas ante las violencias sufridas, responden a una 
agenda de cambio estructural que busca disputar el sentido común, desafiar 
las lógicas patriarcales del poder y modificar estructuras desde dentro de las 
instituciones y también desde los márgenes.

En el caso de las mujeres electas, la presentación de mociones, propuestas 
normativas o presupuestarias con enfoque feminista fue una de las formas 
más destacadas de intervención política. A menudo se enfrentan a estas ini-
ciativas en soledad o con escaso respaldo, pero su valor simbólico y político 
es incuestionable. “Lo presenté yo sola. Sabía que no iba a salir, pero lo puse 
encima de la mesa. Porque hay que dejar constancia, porque eso también 
es hacer política” (Sesión 1: Electas). La capacidad de nombrar lo que no se 
quiere escuchar, de forzar debates incómodos y de visibilizar realidades ne-
gadas, se convirtió en sí misma en una forma de resistencia.

Asimismo, el uso de cauces institucionales para denunciar violencias dentro 
de los propios espacios de poder aparece como una estrategia valiente, aun-

6.5



74

que con escasos resultados inmediatos. “Hice una denuncia interna. No sir-
vió de nada, pero removió cosas. Y otras después se animaron a hablar. Yo 
sabía que me iba a caer encima, pero si no lo haces, la impunidad es total” 
(Sesión 1: Electas). Estas denuncias, aunque no siempre deriven en sanciones, 
generan grietas en la cultura institucional patriarcal y promueven procesos 
colectivos de toma de conciencia.

Otra vía fundamental ha sido la visibilización pública de las violencias sufridas, 
como forma de protección, denuncia y construcción de legitimidad externa. 
A través de redes sociales, medios de comunicación o espacios comunita-
rios, muchas mujeres han logrado romper los pactos de silencio. “Contarlo 
fue una forma de protegerme. Porque si lo sabían fuera, ya no podían hacer 
como que no pasaba nada” (Sesión 1: Electas). En este sentido, la narrativa se 
convierte en táctica política.

También se compartieron acciones de dinamización institucional feminista, 
como la creación de comisiones de igualdad, consejos o redes entre conceja-
las. “Desde la comisión impulsamos cambios en los protocolos, en los pliegos, 
en los presupuestos... Fue lento, pero fuimos dejando huella” (Sesión 1: Elec-
tas). Estas estructuras permiten sostener procesos de cambio y dotarlos de 
continuidad, incluso ante los relevos en los cargos o los retrocesos políticos.

Desde el Consejo de Igualdad de Bizkaia, se relataron experiencias de fisca-
lización ciudadana e incidencia estructurada. “Hicimos un estudio desde la 
realidad de cómo funcionaban los servicios de la Diputación que estaban 
externalizados. Presentamos un documento con todo lo que habíamos ido 
viendo” (Sesión 2: Consejo). Aunque la respuesta institucional fue parcial, la 
acción mostró el poder de la observación crítica desde abajo.

En el ámbito peruano, las lideresas compartieron avances significativos en 
materia normativa y organizativa. Entre ellos, destaca la propuesta de sancio-
nes económicas por acoso político en gobiernos locales. “Desde mi provincia 
estamos proponiendo sanciones con un costo monetario... por ejemplo, por 
interrumpir la palabra en una sesión de consejo” (Sesión 2: Consejo). Estas 
propuestas, nacidas del análisis situado de la violencia, desafían los marcos 
tradicionales del castigo simbólico e introducen mecanismos de rendición de 
cuentas concretos.



Estrategias de resistencia y transformación

75

También se resaltaron ordenanzas contra el acoso callejero, la creación de 
consejos juveniles con capacidad de decisión, y la articulación de demandas 
comunitarias a través de herramientas como la Agenda Mujer o el Pacto de 
Mujeres Quechuas, Aymaras y Qirus. “Cada una planteaba su problema en 
salud, educación, violencia… y sacamos en limpio cuáles eran los más fuer-
tes. Presentamos al gobierno regional” (Sesión 2: Consejo). Estas propuestas 
visibilizan que la acción feminista puede y debe generar proyectos políticos 
colectivos capaces de transformar agendas públicas.

En contextos marcados por el silencio institucional o la inacción, también se 
implementaron estrategias de respuesta ciudadana ante violencias digitales, 
como el caso del hackeo del perfil de una regidora (concejala). “Fue una ac-
ción coordinada en redes sociales para lograr la eliminación de las publica-
ciones” (Sesión 2: Consejo). Esta experiencia pone en valor la sororidad digital 
como herramienta de defensa y reparación ante el acoso online.

Por otro lado, se mencionaron acciones de transversalización del enfoque de 
género en la administración pública, como la participación en la redacción 
de protocolos, la elaboración de argumentarios institucionales, el desarrollo 
de indicadores y la sistematización de datos con perspectiva feminista. Estas 
tareas, muchas veces invisibilizadas, son fundamentales para dotar de estruc-
tura y legitimidad a las políticas públicas de igualdad.

Finalmente, se subrayó que la incidencia feminista no se limita al espacio ins-
titucional. También habita en las acciones de denuncia popular, en las alian-
zas comunitarias, en la creación de observatorios ciudadanos, y en el uso de 
la creatividad y la cultura como herramientas de transformación. Desde una 
denuncia formal hasta una batucada en la plaza, desde un documento técni-
co hasta un mural colectivo, cada gesto se inscribe en una política feminista 
que disputa sentidos, desafía jerarquías y transforma las reglas del juego.

Si bien muchas de estas acciones han sido impulsadas desde la base, persis-
te una falta de reconocimiento institucional que limita su impacto estructu-
ral. Las participantes señalaron la necesidad de que las instituciones no solo 
escuchen y reciban propuestas feministas, sino que las integren de manera 
efectiva, asegurando recursos, continuidad y legitimidad para estas agendas 
de transformación.



76

En definitiva, las acciones de incidencia recogidas en el ciclo evidencian que 
el cambio político también se teje en lo cotidiano, en los márgenes, en la pro-
puesta y el acompañamiento mutuo. El feminismo institucional, comunitario 
y popular actúa como fuerza transformadora plural y articulada, que confron-
ta el orden patriarcal desde múltiples frentes, generando grietas en los mu-
ros del poder y abriendo caminos hacia una democracia más justa, inclusiva 
y vivible para todas.











81

Aprendizajes colectivos y aportes 
al conocimiento feminista
El proceso de intercambio entre lideresas feministas de Bizkaia y Perú ha ge-
nerado no solo diagnósticos compartidos sobre las violencias machistas en el 
ámbito político, sino también un conjunto de aprendizajes colectivos, aportes 
metodológicos y resignificaciones que contribuyen al conocimiento feminis-
ta situado e interseccional. Este capítulo recoge aquellos aprendizajes que 
atraviesan y sostienen la experiencia, desde los elementos clave del liderazgo 
resiliente hasta las tensiones vividas durante el proceso, el valor político de la 
memoria, y las herramientas metodológicas construidas de manera colectiva.

Elementos clave del liderazgo resiliente
A lo largo del proceso de intercambio entre lideresas de Bizkaia y Perú, se 
identificaron una serie de elementos comunes que configuran formas de li-
derazgo feminista resiliente, es decir, liderazgos capaces de sostenerse y re-
generarse en contextos de alta complejidad, violencia estructural y precarie-
dad institucional. Estos elementos no responden a modelos tradicionales de 
liderazgo individualizado, sino a prácticas situadas, colectivas y éticas, que se 
sostienen en vínculos, cuidados y saberes compartidos.

Entre los componentes más relevantes, se destacan:

• 	La conciencia política del cuerpo y la experiencia: 
Las lideresas no separan su trayectoria política de su 
vivencia personal y corporal. La memoria encarnada 
de las violencias, la maternidad, la migración forma 
parte del relato político. Esta conexión con la propia 
biografía fortalece su legitimidad y permite construir 
discursos profundamente enraizados en la realidad.

7

7.1



82

• 	La capacidad de sostener vínculos afectivos y po-
líticos: Frente al aislamiento institucional o social, las 
lideresas construyen y cuidan redes de apoyo, con-
fianza y acompañamiento, tanto formales como in-
formales. Estas redes permiten resistir la violencia, 
compartir estrategias y sostener la acción colectiva en 
el tiempo.

• 	El ejercicio de la palabra como herramienta de 
transformación: El liderazgo resiliente se basa en la 
capacidad de nombrar lo silenciado, compartir el re-
lato propio y disputar el sentido común. La palabra no 
es solo discurso, sino una forma de sanar, denunciar, 
incidir y generar comunidad política.

• 	La apuesta por lo colectivo frente al mérito indivi-
dual: Las participantes subrayan que el liderazgo no 
es una conquista individual, sino un proceso colecti-
vo, nutrido de genealogías, referentes y comunidades. 
Reconocer a las que estuvieron antes y acompañar a 
las que vienen después es parte del ejercicio ético del 
poder.

• 	La incorporación del cuidado como eje político: Le-
jos de los modelos masculinizados de liderazgo que 
promueven la hiperproductividad y la desconexión 
emocional, las lideresas resilientes colocan el cuidado 
—propio y colectivo— como principio rector de su ac-
ción política. Esto incluye saber parar, sostenerse en la 
red, practicar la escucha y reconocer los límites.

• 	La articulación de lo local y lo global: La capacidad 
de leer los conflictos desde su raíz estructural y territo-
rial, pero conectarlos con agendas más amplias —ya 
sea de derechos humanos, justicia climática o luchas 



Aprendizajes colectivos y aportes al conocimiento feminista

83

feministas transnacionales— fortalece un liderazgo 
anclado en lo concreto, pero abierto al mundo.

• 	La resistencia creativa frente al sistema patriarcal: 
Las lideresas ejercen su poder desde la creatividad, el 
humor, la espiritualidad o el arte como formas de rup-
tura simbólica y cultural. Esto les permite transformar 
el miedo en acción, el dolor en denuncia y la soledad 
en comunidad.

En síntesis, el liderazgo resiliente que se expresó en el ciclo de encuentros no 
responde a lógicas hegemónicas, sino que propone otra manera de estar en 
la política, enraizada en la vida, las relaciones y la transformación social. Es un 
liderazgo que abraza su complejidad como fuerza transformadora y es preci-
samente en esa complejidad donde radica su fuerza.

Tensiones, contradicciones y fortalezas del 
proceso
El ciclo de encuentros entre lideresas políticas, comunitarias y feministas 
de Perú y Bizkaia ha sido, en sí mismo, un ejercicio de construcción políti-
ca transnacional desafiante y profundamente enriquecedor. Lejos de ofre-
cer una imagen homogénea o idealizada, el proceso ha permitido visibilizar 
tensiones/contradicciones, así como fortalezas significativas que sostienen la 
posibilidad de una alianza feminista plural, situada y transformadora.

Tensiones y contradicciones

• 	Diferencias en los marcos de referencia políticos y 
lingüísticos: Las participantes parten de contextos 
institucionales, jurídicos y culturales muy distintos, lo 
que genera a veces desequilibrios en las herramientas 
analíticas y en el lenguaje disponible para nombrar las 
violencias o definir estrategias.

7.2



84

• 	Asimetrías materiales y simbólicas: A pesar de la vo-
luntad de horizontalidad, emergieron desequilibrios 
vinculados a los recursos disponibles, la visibilidad pú-
blica o el acceso a espacios de poder. Estas asimetrías 
no siempre son nombradas, pero atraviesan las inte-
racciones y pueden generar malestar, sentimientos de 
deuda o expectativa no compartida.

• 	Tensiones en torno a los feminismos: La diversidad 
de trayectorias produjo interpretaciones distintas del 
feminismo, especialmente en torno a temas como la 
autonomía, el rol del Estado, la espiritualidad o el lu-
gar de los hombres. Estas diferencias no invalidaron el 
proceso, pero obligaron a sostener el diálogo desde el 
respeto y la apertura, incluso ante el desacuerdo.

• 	Contradicciones internas en los propios movimien-
tos: Varias participantes compartieron que, a pesar del 
discurso igualitario, las organizaciones feministas o so-
ciales también reproducen jerarquías, violencias sim-
bólicas o exclusiones, especialmente hacia mujeres 
jóvenes, racializadas, con discapacidad o de contextos 
rurales y personas disidentes. Estas contradicciones 
fueron nombradas como parte del proceso necesario 
de revisión interna.

Fortalezas del proceso

• 	Generación de un espacio seguro y diverso: A pesar 
de las diferencias, el ciclo logró construir un espacio 
de confianza, cuidado y reconocimiento mutuo, 
donde las mujeres pudieron expresarse con libertad, 
compartir sus heridas y articular estrategias colectivas.

• 	Reconocimiento de saberes múltiples: Las partici-
pantes valoraron especialmente el enfoque que reco-



Aprendizajes colectivos y aportes al conocimiento feminista

85

noce los saberes comunitarios, populares y situados 
como formas legítimas de conocimiento político, al 
mismo nivel que los saberes técnicos o institucionales.

• 	Producción de sentido compartido: A lo largo de las 
sesiones, se fue consolidando un lenguaje común 
que permitió nombrar lo vivido, identificar violencias 
estructurales y construir propuestas colectivas desde 
contextos distintos pero conectados por la experiencia 
de resistencia feminista.

• 	Apuesta por lo relacional y afectivo: Frente a la lógi-
ca de productividad o resultados inmediatos, el proce-
so puso en el centro el vínculo, el afecto y el cuidado 
como pilares de la acción política feminista. Esta de-
cisión metodológica fue valorada como una fortaleza 
ética y política que sostuvo el proceso incluso en mo-
mentos de dificultad.

• 		 Articulación entre territorios: El ciclo abrió la 
posibilidad de pensar una política feminista trans-
nacional que no sea extractiva ni simbólica, sino ba-
sada en el reconocimiento, el intercambio horizontal 
y la construcción conjunta de estrategias. Esta articu-
lación se proyecta como un potencial a consolidar en 
futuros procesos.

En conjunto, el ciclo de encuentros no solo evidenció las violencias que en-
frentan las mujeres en la política, sino también las condiciones necesarias 
para construir alianzas sostenibles en medio de la diferencia. Las tensiones no 
fueron obstáculos, sino parte constitutiva de un proceso honesto, profundo y 
comprometido con la transformación colectiva.



86

Valor político de la memoria colectiva
Uno de los aprendizajes más profundos del proceso ha sido la comprensión 
de la memoria colectiva como herramienta política feminista. Lejos de con-
cebirla como un ejercicio conmemorativo o nostálgico, las participantes del 
ciclo la activaron como dispositivo de resistencia, transmisión intergenera-
cional y construcción de sentido compartido frente a las violencias vividas en 
distintos territorios.

Durante los encuentros, surgieron relatos que no solo daban cuenta de ex-
periencias personales o comunitarias, sino que también tejían genealogías 
de lucha, redes afectivas y trayectorias de organización. Estos relatos funcio-
naron como anclajes políticos desde los que legitimar demandas, sostener 
identidades colectivas y disputar los discursos oficiales que tienden a invisibi-
lizar, fragmentar o banalizar la historia de los movimientos de mujeres.

El ejercicio de contar, recordar y nombrar lo vivido —incluso lo no dicho— 
permitió a muchas participantes reconocerse en otras, resignificar el dolor y 
reafirmar su derecho a la palabra y al protagonismo político. En ese sentido, 
la memoria no fue solo algo que se compartió, sino algo que se construyó 
activamente en diálogo, a través de las emociones, los silencios, las corporali-
dades y los afectos compartidos.

La dimensión colectiva de esta memoria no se limitó al ámbito local o nacio-
nal. El diálogo transnacional entre mujeres de Bizkaia y de Perú evidenció 
cómo ciertas experiencias —como el acoso político, el racismo institucional, la 
precariedad o el silenciamiento— adquieren diferentes formas según el con-
texto, pero responden a estructuras de poder comunes. Esta conexión per-
mitió construir una memoria feminista global, situada y plural, que reconoce 
tanto las especificidades como los vínculos compartidos.

Además, la memoria fue activada como estrategia de denuncia, pero tam-
bién de sanación. Nombrar lo vivido, incluso cuando ha sido violento o ex-
cluyente, permitió restituir dignidad, generar reparación simbólica y habilitar 
nuevas formas de acción política. En este sentido, la memoria no fue enten-
dida como un archivo cerrado, sino como un proceso en construcción que 
sostiene el presente y orienta el futuro.

7.3



Aprendizajes colectivos y aportes al conocimiento feminista

87

Por último, se evidenció la urgencia de preservar, sistematizar y visibilizar 
estas memorias feministas. La documentación de relatos, la creación de ar-
chivos vivos, las prácticas artísticas y pedagógicas o la incorporación de la 
memoria en políticas públicas fueron señaladas como formas concretas de 
institucionalizar la memoria desde una perspectiva feminista y evitar que los 
aprendizajes colectivos se pierdan o sean apropiados por marcos ajenos a su 
sentido político original.

Propuestas metodológicas y herramientas 
para replicabilidad
El proceso desarrollado a lo largo del ciclo de encuentros entre mujeres li-
deresas de Bizkaia y Perú ha generado aprendizajes valiosos no solo por sus 
contenidos, sino por el enfoque metodológico adoptado. Esta experiencia 
ofrece claves concretas para su replicabilidad en otros territorios, contextos 
institucionales o procesos organizativos, desde una perspectiva feminista, in-
terseccional y transnacional.

Uno de los principales aportes metodológicos ha sido la creación de espacios 
seguros, horizontales y emocionalmente sostenibles, donde las participantes 
pudieron compartir experiencias políticas, personales y colectivas sin temor 
al juicio o la instrumentalización. Esta condición de confianza fue habilitada 
por dinámicas de presentación simbólica, trabajo grupal reducido, escucha 
activa y un ritmo de trabajo cuidado, que puso en el centro los tiempos emo-
cionales y los cuerpos presentes.

Además, el diseño del ciclo incorporó intencionadamente una mirada inter-
seccional, tanto en la composición de los grupos como en la facilitación. Se 
cuidó la representación de diversidad generacional, territorial, étnica y de tra-
yectorias políticas y comunitarias, evitando homogenizar las voces bajo una 
categoría genérica de “mujeres”. Este enfoque permitió que afloraran tensio-
nes, desigualdades internas y también aprendizajes compartidos, generando 
un conocimiento más situado y plural.

Otra clave replicable es el diálogo transnacional como metodología política, 

7.4



88

no solo como intercambio de buenas prácticas. El encuentro entre lideresas 
de contextos geopolíticos distintos permitió trazar paralelismos en las formas 
de violencia, inspiración en las estrategias de resistencia y reflexión crítica so-
bre los marcos hegemónicos del feminismo institucional. Esta horizontalidad 
entre saberes del Sur Global y del Norte Global constituyó en sí misma una 
ruptura epistemológica y política.

En cuanto a herramientas concretas, el proceso se apoyó en diversos recur-
sos creativos y participativos: guías de conversación, mapeos colectivos, sis-
tematizaciones escritas y visuales, mantas de memoria, diarios simbólicos, 
dinámicas de cierre con el cuerpo y la palabra, entre otros. Estos dispositivos 
permitieron recoger las experiencias de forma sensible y rigurosa, facilitando 
su posterior análisis sin perder la carga afectiva y política de lo vivido.

Asimismo, el acompañamiento permanente desde una perspectiva de sis-
tematización feminista fue fundamental para traducir el proceso vivido en 
conocimiento político compartido. La recogida de testimonios, la devolución 
de síntesis parciales, el respeto por los tiempos de reflexión colectiva y la po-
sibilidad de revisión de los contenidos por parte de las participantes han sido 
prácticas clave para garantizar un proceso coherente, ético y transformador.

Finalmente, entre las recomendaciones metodológicas para futuras replica-
ciones destacan:

• 	Diseñar procesos de encuentro como espacios rela-
cionales y no solo formativos.

• 	Incorporar elementos simbólicos, rituales y creati-
vos que reconozcan el valor del cuerpo, la emoción 
y la memoria.

• 	Apostar por metodologías decoloniales y situadas, 
que reconozcan saberes no hegemónicos y eviten 
lógicas extractivistas.

• 	Cuidar la facilitación feminista, con enfoque de cui-
dados, contención emocional y escucha activa.



Aprendizajes colectivos y aportes al conocimiento feminista

89

• 	Asegurar procesos de sistematización en paralelo, 
que recojan los aprendizajes sin neutralizarlos.

En definitiva, el ciclo ha demostrado que es posible generar procesos polí-
ticos feministas basados en la reciprocidad, el reconocimiento mutuo y la 
construcción colectiva de sentido, y que existen herramientas concretas para 
replicar esta experiencia sin perder su raíz transformadora.









93

Recomendaciones a titulares de 
obligaciones (TTOO)
A partir del análisis colectivo de las vivencias, estrategias y propuestas ex-
presadas durante el ciclo de encuentros, se han construido una serie de exi-
gencias políticas y medidas concretas dirigidas a los Titulares de Obligacio-
nes (TTOO) —instituciones públicas, responsables políticos y estructuras de 
gobierno—. Estas propuestas no nacen de una mirada asistencial, sino del 
ejercicio activo de derechos y de la práctica política transformadora que li-
deresas feministas sostienen día a día en sus territorios. Se trata de avanzar 
hacia entornos institucionales que no solo protejan, sino que promuevan, re-
conozcan y sostengan el liderazgo feminista como una condición de calidad 
democrática.

Las recomendaciones se estructuran en cuatro bloques estratégicos: la ga-
rantía de entornos institucionales seguros, el impulso de políticas públicas 
con enfoque feminista interseccional, el reconocimiento y sostenimiento de 
los liderazgos de mujeres, y la reparación ante violencias institucionales.

Medidas institucionales para garantizar 
entornos seguros
Una de las demandas más reiteradas por parte de las lideresas políticas, co-
munitarias y feministas participantes en el ciclo ha sido la necesidad urgente 
de que las instituciones asuman su responsabilidad en garantizar espacios 
políticos, institucionales y comunitarios libres de violencia. Esto implica no 
solo la reacción ante hechos consumados, sino una transformación estructu-
ral de las condiciones que permiten, toleran o encubren la violencia machista, 
simbólica, institucional y política.

Las siguientes recomendaciones se dirigen a instituciones públicas de carác-
ter local, regional o estatal —ayuntamientos, diputaciones, gobiernos autonó-
micos, ministerios, defensorías del pueblo, sistemas judiciales y organismos 
internacionales— que, en tanto Titulares de Obligaciones (TTOO) en materia 

8

8.1



94

de derechos humanos y de igualdad de género, tienen el deber de prevenir, 
proteger, sancionar y reparar las violencias contra las mujeres en el ámbito 
público y político:

• 	Establecer protocolos específicos para la preven-
ción, atención y sanción de la violencia política con-
tra las mujeres, que contemplen formas simbólicas, 
digitales, institucionales y relacionales de violencia, así 
como mecanismos claros y accesibles para su activa-
ción.

• 	Crear unidades o instancias de apoyo dentro de 
las instituciones públicas (concejalías, parlamentos, 
consejos, universidades, etc.) con personal capacitado 
para acompañar casos de violencia de género en el 
ámbito político, con garantías de confidencialidad, no 
revictimización y acción efectiva.

• 	Incorporar la perspectiva feminista e interseccional 
en los códigos de conducta, reglamentos internos 
y normativas de convivencia, incluyendo sanciones 
ante prácticas discriminatorias o sexistas, y promo-
viendo una cultura institucional basada en el respeto, 
el reconocimiento y la igualdad.

• 	Generar condiciones materiales y simbólicas para la 
participación segura de las mujeres, especialmente 
aquellas que enfrentan múltiples formas de discri-
minación (jóvenes, migradas, indígenas, con disca-
pacidad, rurales, etc.). Esto incluye medidas como la 
accesibilidad universal, la cobertura de cuidados, la 
interpretación lingüística o la adecuación cultural.

• 	Garantizar que las comisiones de igualdad y meca-
nismos institucionales de género tengan recursos, 
autonomía y poder real de incidencia, evitando que 
sean espacios decorativos o meramente consultivos.



Recomendaciones a titulares de obligaciones (TTOO)

95

• 	Establecer alianzas con organizaciones feministas y 
lideresas comunitarias para el diseño y evaluación 
de estas políticas, reconociendo su experiencia y sa-
ber situado como aportación imprescindible para una 
transformación real de las instituciones.

• 	Implementar sistemas de recogida de datos y mo-
nitoreo de las violencias en el ámbito político con 
desagregación por sexo, edad, origen, discapacidad, 
territorio y condición política, incluyendo mecanismos 
para registrar casos de acoso institucional, simbólico o 
digital que actualmente no tienen categoría jurídica 
propia.

Estas medidas no deben entenderse como acciones puntuales o de buena 
voluntad, sino como parte de una obligación institucional derivada de los 
compromisos internacionales en materia de derechos humanos, igualdad de 
género y no discriminación. Garantizar entornos seguros no solo protege a 
las mujeres en su acción política, sino que fortalece la democracia, mejora la 
calidad institucional y amplía la representatividad social en los espacios de 
toma de decisiones.

Políticas públicas con enfoque feminista 
interseccional
Las violencias identificadas a lo largo del ciclo de encuentros no son hechos 
aislados, sino el reflejo de desigualdades estructurales que atraviesan las ins-
tituciones, los marcos normativos y las prácticas políticas cotidianas. Frente a 
ello, las participantes han señalado la necesidad de construir políticas públi-
cas que incorporen un enfoque feminista interseccional, capaz de reconocer 
las múltiples opresiones que enfrentan las mujeres en función de su género, 
origen, raza, clase social, edad, discapacidad, ruralidad o situación adminis-
trativa vinculada a procesos migratorios.

Este enfoque no puede limitarse a declaraciones de principios. Requiere una 

8.2



96

transformación en la manera en que se diseñan, implementan y evalúan las 
políticas públicas, asegurando que respondan a las realidades diversas de las 
mujeres y a las causas estructurales de la desigualdad.

Las recomendaciones principales en este sentido son:

• 	Impulsar políticas integrales que no fragmenten la 
experiencia de las mujeres, sino que aborden simul-
táneamente las violencias, la exclusión económica, 
el acceso a servicios públicos, los derechos sexuales 
y reproductivos, y la participación política desde una 
visión holística.

• 	Incorporar la interseccionalidad como criterio obli-
gatorio en los diagnósticos, planificación y eva-
luación de políticas públicas, garantizando que se 
identifiquen los impactos diferenciados en mujeres 
indígenas, afrodescendientes, rurales, jóvenes, mayo-
res, con discapacidad, migradas. 

• 	Establecer mecanismos estables de participación 
vinculante para organizaciones feministas y lide-
resas comunitarias en la elaboración de políticas 
públicas, reconociendo sus saberes, trayectorias y 
aportaciones como parte del conocimiento legítimo 
y situado.

• 	Fortalecer las capacidades institucionales para 
transversalizar la perspectiva de género intersec-
cional en todos los niveles de gobierno, incluyendo 
formación especializada y acompañamiento técnico a 
personal político y técnico.



Recomendaciones a titulares de obligaciones (TTOO)

97

• 	Asignar recursos suficientes, sostenibles y descen-
tralizados para la ejecución de políticas públicas femi-
nistas, evitando su dependencia exclusiva de fondos 
de cooperación internacional o convocatorias intermi-
tentes.

• 	Diseñar planes y programas específicos para garan-
tizar la participación política de las mujeres en con-
diciones de igualdad, contemplando medidas de ac-
ción afirmativa, paridad interseccional, redes de apoyo 
y medidas de protección frente a la violencia política.

• 	Revisar y adecuar los marcos normativos vigentes 
para garantizar que no reproduzcan desigualdades ni 
estereotipos, y que recojan las violencias instituciona-
les, simbólicas y digitales como formas legítimas de 
violencia a prevenir y sancionar.

No se trata de añadir el enfoque feminista interseccional como un adorno 
normativo, sino de convertirlo en una herramienta transversal que impida 
que las políticas públicas perpetúen desigualdades o violencias instituciona-
les bajo lógicas aparentemente neutras. Avanzar en esta línea implica tam-
bién descentralizar las decisiones, redistribuir recursos y reconocer activa-
mente el conocimiento de las mujeres organizadas.

Reconocimiento y sostenibilidad de los 
liderazgos de mujeres
Uno de los hallazgos más reiterados del ciclo de encuentros ha sido la falta 
de reconocimiento institucional, social y político hacia los liderazgos de las 
mujeres, especialmente de aquellas que provienen de sectores históricamen-
te excluidos: mujeres indígenas, rurales, migradas, jóvenes, con discapacidad 
o en situación de empobrecimiento. Lejos de ser valorados, estos liderazgos 
suelen ser cuestionados, aislados o incluso atacados sistemáticamente.

8.3



98

A ello se suma una falta de condiciones materiales y simbólicas para sostener 
los procesos de liderazgo en el tiempo. La sobrecarga de tareas, la ausencia 
de redes de apoyo, la precariedad económica y la violencia política debilitan 
las posibilidades reales de participación sostenida de muchas mujeres. Fren-
te a este escenario, es fundamental que los Titulares de Obligaciones reco-
nozcan el liderazgo femenino como un bien común que debe ser protegido, 
promovido y sostenido.

Las principales líneas de acción recomendadas son:

• 	Reconocer oficialmente el liderazgo social, comu-
nitario y político de las mujeres como forma de par-
ticipación ciudadana clave para la democracia y la 
transformación social. Este reconocimiento debe ex-
presarse tanto en discursos públicos como en meca-
nismos concretos de apoyo y legitimación.

• 	Crear programas específicos de fortalecimiento de 
liderazgos de mujeres, especialmente en contextos 
rurales, indígenas o vulnerabilizados, que contemplen 
formación, acompañamiento, recursos materiales y 
espacios de autocuidado colectivo.

• 	Garantizar condiciones para la sostenibilidad del 
liderazgo, incluyendo la corresponsabilidad institu-
cional en cuidados, recursos para participación (trans-
porte, conciliación, alimentación), y políticas activas 
contra la violencia política.

• 	Establecer medidas de protección frente a las vio-
lencias ejercidas contra lideresas y defensoras de 
derechos, especialmente en contextos de criminaliza-
ción del activismo, acoso político, hostigamiento digi-
tal o violencia sexual.

• 	Visibilizar y celebrar referentes diversos de lide-
razgo femenino, rompiendo con estereotipos hege-



Recomendaciones a titulares de obligaciones (TTOO)

99

mónicos y reconociendo trayectorias múltiples que 
combinan lo político, lo comunitario, lo afectivo, lo co-
tidiano y lo ancestral.

• 	Promover liderazgos intergeneracionales y colecti-
vos, no centrados en la figura de una sola mujer, sino 
en procesos compartidos que fortalezcan la continui-
dad y la transmisión de saberes entre generaciones.

Sostener los liderazgos feministas no es una cuestión de reconocimiento sim-
bólico, sino una tarea estructural de redistribución de poder. Las instituciones 
democráticas no pueden seguir operando como espacios de privilegio mas-
culino. Reconocer, cuidar y fortalecer los liderazgos diversos de las mujeres 
no es una concesión: es una deuda histórica, una obligación democrática y 
una estrategia clave para la transformación social.

Modelos de acompañamiento y reparación 
ante violencias institucionales
Las múltiples violencias institucionales identificadas a lo largo del ciclo —
desde el maltrato en servicios públicos hasta la revictimización judicial o el 
hostigamiento político— evidencian una grave falta de garantías para la pro-
tección de los derechos de las mujeres en su relación con las instituciones. Es-
tas violencias, muchas veces invisibilizadas o normalizadas, provocan daños 
profundos y sostenidos, afectando la salud física, emocional y comunitaria de 
las mujeres, así como su capacidad para sostener procesos de participación 
política o liderazgo.

Frente a esta realidad, resulta urgente que los Titulares de Obligaciones im-
pulsen modelos integrales de acompañamiento y reparación, que no se limi-
ten a la vía judicial ni a protocolos formales, sino que respondan desde una 
ética feminista, comunitaria e interseccional, capaz de acoger la complejidad 
de estas violencias.

8.4



100

Las líneas clave de actuación incluyen:

• 	Diseñar mecanismos institucionales de acompaña-
miento emocional, legal y comunitario para mujeres 
que han atravesado violencias institucionales, garan-
tizando confidencialidad, respeto y centralidad de las 
necesidades expresadas por las propias afectadas.

• 	Incorporar enfoques interseccionales e intercultura-
les en los procesos de acompañamiento, asegurando 
que las respuestas sean adecuadas a las realidades de 
mujeres indígenas, migradas, con discapacidad, jóve-
nes, mayores, rurales, etc.

• 	Reconocer públicamente las violencias ejercidas 
por las propias instituciones, abriendo procesos de 
memoria, verdad y reparación simbólica. Esto incluye 
disculpas oficiales, revisión de procedimientos y trans-
formación de culturas organizativas.

• 	Establecer equipos de referencia con formación fe-
minista y especializada dentro de las administracio-
nes públicas, capaces de intervenir ante casos de vio-
lencia institucional, acompañar a las víctimas y activar 
medidas de protección.

• 	Generar espacios de diálogo y reparación colectiva, 
especialmente en casos donde las violencias han afec-
tado a grupos organizados, asociaciones o comunida-
des enteras. La reparación no puede ser solo individual: 
debe incluir el reconocimiento del daño colectivo.

• 	Fomentar el protagonismo de las mujeres afectadas 
en el diseño de los propios modelos de acompaña-
miento, evitando lógicas paternalistas o jerárquicas. El 
acompañamiento debe construirse con y desde las ex-
periencias de quienes han vivido estas violencias.



Recomendaciones a titulares de obligaciones (TTOO)

101

• 	Dotar de recursos materiales y humanos suficientes 
a estos dispositivos, garantizando su continuidad en el 
tiempo y evitando la revictimización por desatención, 
desinformación o burocratización.

La reparación ante la violencia institucional no puede limitarse a actos simbó-
licos ni a medidas individuales. Requiere una transformación profunda de las 
culturas institucionales, mecanismos de escucha y redistribución del poder, 
así como una voluntad política real de no repetir el daño. Avanzar hacia una 
justicia feminista exige poner en el centro las voces, experiencias y propues-
tas de las mujeres afectadas, y restituir no solo derechos vulnerados, sino vín-
culos de confianza rotos.









105

Conclusiones

La sistematización y la divulgación/
visibilización como justicia simbólica y 
política
El proceso de sistematización desarrollado a lo largo de este informe no es 
una mera actividad técnica ni una recopilación neutra de testimonios. Es, 
ante todo, un acto de posicionamiento político y ético frente a las violencias 
estructurales e institucionales que afectan a las mujeres en su participación 
política y comunitaria. Sistematizar desde una perspectiva feminista inter-
seccional implica escuchar de forma activa, reconocer las voces silenciadas, 
dotarlas de legitimidad y tejer narrativas colectivas que restituyan el valor po-
lítico de la experiencia vivida.

En contextos marcados por la impunidad, el desgaste institucional, el racis-
mo estructural y la deslegitimación del activismo feminista —como ocurre 
tanto en Perú como en Bizkaia, aunque con expresiones diversas—, nombrar 
y visibilizar las violencias no es solo un paso previo a la transformación, sino 
una forma concreta de reparación simbólica. Lo que no se nombra, no existe. 
Y lo que no se documenta, no se recuerda. Por eso, esta sistematización ha 
buscado devolver a las propias protagonistas el valor de sus relatos, su capa-
cidad de análisis y su derecho a construir memoria desde sus propios lengua-
jes, símbolos y herramientas.

La justicia simbólica aquí entendida no se reduce a un reconocimiento abs-
tracto, sino que se materializa en la posibilidad de que las mujeres que han 
transitado experiencias de exclusión, violencia o desgaste institucional vean 
su trayectoria resignificada, no como una historia de daño, sino como una 
historia de resistencia. Al ordenar, conectar y devolver los relatos en clave co-
lectiva, la sistematización actúa como un espejo que no solo refleja lo vivido, 
sino que lo politiza, lo resignifica y lo proyecta como horizonte compartido.

Además, la sistematización cumple una función de disputa epistemológica. 

9
9.1



106

Frente a la fragmentación de saberes que imponen los enfoques tecnocráti-
cos o asistencialistas, este proceso demuestra que las mujeres, desde sus te-
rritorios, organizaciones y cuerpos, producen conocimiento político, generan 
herramientas metodológicas y articulan análisis complejos sobre las estruc-
turas que las atraviesan. Esta producción de saber no solo debe ser reconoci-
da, sino incorporada como base para el diseño de políticas públicas, marcos 
normativos y prácticas institucionales.

La divulgación de los aprendizajes obtenidos durante el ciclo es otro eje cen-
tral de la justicia simbólica. Convertir estos relatos y reflexiones en una he-
rramienta pública permite romper con el aislamiento, generar alianzas ines-
peradas y tender puentes entre movimientos, territorios y generaciones. La 
visibilización, en este sentido, es un acto de denuncia, pero también de pro-
puesta: permite compartir claves de acción, estrategias de cuidado, marcos 
interpretativos y metodologías que han resultado útiles en otros contextos. 
Así, la memoria no queda atrapada en el pasado, sino que se convierte en 
recurso político para el presente y para el porvenir.

Asimismo, el proceso de sistematización ofrece un lugar común desde donde 
pensar en red, desde donde reconocerse entre iguales, más allá de las fron-
teras territoriales, institucionales o generacionales. Como se ha evidenciado 
en los encuentros, muchas mujeres comparten vivencias similares —aunque 
a veces no tengan nombre para ellas— y es precisamente en el relato colec-
tivo donde esas vivencias adquieren sentido, dignidad y dirección política. La 
sistematización facilita ese proceso de colectivización de lo vivido, rompiendo 
con la interiorización de la culpa, la vergüenza o la autoexigencia desmedida.

Por último, sistematizar es también una forma de reparación frente a las au-
sencias: frente a las políticas que no nombran, frente a los registros estadísti-
cos que no cuentan, frente a las instituciones que no escuchan. Documentar 
y visibilizar lo que ha sido negado es un paso esencial para avanzar hacia 
formas más democráticas, inclusivas y cuidadoras de hacer política.

En resumen, la sistematización feminista que ha dado lugar a este informe 
constituye una práctica de justicia simbólica, reparación colectiva y disputa 
política. Porque lo que aquí se ha recogido no son solo testimonios, sino semi-
llas de cambio. Y hacerlas visibles —con rigor, cuidado y perspectiva crítica— 



Conclusiones

107

es ya parte del camino hacia un mundo más justo.

Horizontes comunes para la acción política 
feminista
El ciclo de encuentros entre lideresas feministas de Bizkaia y Perú ha puesto 
de manifiesto que, a pesar de las diferencias contextuales, culturales, territo-
riales e institucionales, existe un horizonte compartido que orienta la acción 
política feminista en ambos territorios. Este horizonte no es un punto de lle-
gada homogéneo ni un programa cerrado, sino una construcción colectiva, 
en proceso, que se alimenta de las resistencias cotidianas, de la memoria de 
las luchas, de las alianzas transnacionales y del deseo de transformación ra-
dical del sistema.

Uno de los ejes transversales que vertebra este horizonte común es la cen-
tralidad de los cuerpos y las vidas de las mujeres como lugar desde el cual se 
produce análisis político, se identifican violencias estructurales y se plantean 
alternativas. Frente a modelos políticos que siguen priorizando lo abstracto, 
lo normativo o lo tecnocrático, las mujeres participantes insisten en que la 
vida —con sus vulnerabilidades, emociones, saberes encarnados y vínculos— 
debe situarse en el centro del quehacer político. Esto implica reconocer el 
valor del cuidado, la escucha, la afectividad y la ética relacional como compo-
nentes fundamentales del liderazgo feminista.

Otro horizonte clave que emerge con fuerza es la redefinición del poder. Las 
mujeres no solo denuncian el uso patriarcal, colonial o autoritario del poder, 
sino que también impulsan otras formas de ejercerlo: poder para sostener, 
para acompañar, para proteger, para transformar, para redistribuir, para sa-
nar. Esta concepción del poder como fuerza colectiva y cuidadora se distan-
cia radicalmente de las lógicas de control y acumulación que predominan en 
las estructuras institucionales, y propone en su lugar una política del vínculo, 
basada en la corresponsabilidad, la horizontalidad y el arraigo comunitario.

En los relatos de ambos territorios se hace también evidente la necesidad de 
avanzar hacia una democracia más inclusiva, paritaria, antirracista, accesible 

9.2



108

y representativa. Las mujeres han demostrado una y otra vez que no basta 
con ocupar espacios institucionales si estos no se transforman desde dentro y 
desde fuera. El feminismo político que proponen es crítico con las estructuras 
actuales, pero también profundamente propositivo: plantea una democracia 
que no expulse, que no castigue, que no invisibilice a quienes disienten o 
incomodan.

El fortalecimiento de las alianzas interseccionales y transnacionales es otro 
de los pilares que sostienen este horizonte compartido. La experiencia del 
ciclo ha mostrado el poder transformador de tender puentes entre contextos 
diversos, entre generaciones, entre territorios rurales y urbanos, entre muje-
res migradas, indígenas, racializadas, jóvenes, mayores, con discapacidad o 
con trayectorias políticas muy distintas. Estas alianzas no son simples sumas, 
sino que generan nuevas formas de interpretar, actuar y resistir, ancladas 
en el reconocimiento mutuo y en la voluntad de sostenerse colectivamente 
frente a la adversidad.

Del mismo modo, se reivindica el conocimiento situado, popular y colectivo 
como base para las políticas públicas feministas. Las mujeres participantes 
reclaman ser reconocidas no solo como receptoras o usuarias de políticas, 
sino como productoras de saber, de estrategias, de marcos de análisis y de 
herramientas concretas de transformación. Desde diagnósticos comunita-
rios hasta observatorios ciudadanos, desde redes de apoyo hasta sistemas de 
alerta temprana frente al acoso político, se evidenció que el saber feminista 
está ya operando y generando cambios reales, aunque muchas veces sin el 
respaldo institucional que necesita.

Finalmente, este horizonte feminista común se articula también en torno a 
una idea clave: la esperanza como práctica política. No como consuelo pasivo, 
sino como decisión colectiva de seguir organizándose, formándose, denun-
ciando, cuidándose, construyendo agenda y abriendo camino. La esperanza, 
en este sentido, no es ingenua ni abstracta, sino profundamente concreta y 
revolucionaria: una forma de sostener la vida en común, incluso en los con-
textos más adversos.






