INDARKERIA
MATXISTAREN AURKAKQ
ELKARRIZKETAK

PERUKO ETA BIZKAIKO EMAKUME POLITIKO ETA
LIDERREN ELKAR TRUKEAREN SISTEMATIZAZIOA







INDARKERIA
MATXISTAREN AURKAKQ
ELKARRIZKETAK

PERUKO ETA BIZKAIKO EMAKUME POLITIKO ETA
LIDERREN ELKAR TRUKEAREN SISTEMATIZAZIOA

InteRed X



Egiletza:
Errotik, Cooperativa Feminista de Iniciativa Social

Koordinazioa:
InteRed (Euskal Herriko Ordezkaritza)

llustrazioak:
Beatriz Aparicio

Diseinua eta maketazioa:
lker Dominguez

Itzulpena:
Gizane Urkidi Ofnate

Data:
2025eko urria

ISBN:
978-84-121198-8-6

(fBizkaia

foru aldundia
diputacion foral



Aurkezpena

Agiri hau InteRed Fundazioak eta Peruko “Manuela Ramos” Emakumeen
Mugimenduak lankidetzarako eta lan bateraturako garatutako prozesu lu-
zearen emaitza da. 2011. urteaz geroztik, bi erakundeek elkarrekin lan egin
dute Punoko zein Juliacako eskualdean, eta, bertan, zenbait proiektu ezarri
dituzte elkarrekin, emakumeek eta haien erakundeek indarkeria matxistarik
gabe bizitzeko eskubidearen defentsarako dituzten gaitasunak sendotzeko
asmoz, baina, esparru publikoetako jazarpen politikoa eta jazarpen sexuala
kontuan hartuta, batez ere. Lan horren ondorioz, aurrerapen handiak lortu
dira Peruko emakumeentzat, eta erreferentzia moduan erabili dira Bizkaian
bertan sentsibilizaziorako jarduerak garatzeko orduan.

Bizkaiko Foru Aldundiko Lankidetza Sailak finantzatutako “Antolatutako
emakume eta neska gazteek eragin egiten dute, egituratu egiten dira eta
mobilizatu egiten dira, jazarpen politikoa, jazarpen sexuala nahiz ziberjazar-
pena prebenitzeko, zehatzeko eta desagerrarazteko eta Punon zein Bizkaian
zainketen inguruko erantzukidetasuna sustatzeko” proiektuaren esparruan,
bi erakundeek prestakuntzarako zein hausnarketarako prozesua jarri dute
abian emakumeen erakundeekin eta emakume hautetsiekin nahiz arlo pu-
blikoko zein politikoko emakumeekin, indarkeriarik gabe bizitzeko eskubidea
defendatu nahian. Bertan, hain zuzen ere, esparru publikoa, partaidetza po-
litikorako eremua eta emakumeek bertan pairatzen dituzten indarkeria ma-
txistak nabarmentzen dira.

Aldi berean, behar besteko estrategiak garatu dira, emakume hautetsien aur-
kako jazarpen politikoa desagerrarazteko eta salatzeko eta, horrela, emaku-
meek bizitza publikoan nahiz politikoan duten partaidetza mugatzen duen
genero-indarkeriaren berariazko adierazpen hori agerian jartzeko. Testuingu-
ru horretan, InteRedeko Euskal Herriko Ordezkaritzak eraginerako eta sentsi-
bilizaziorako bira antolatu zuen Peruko Punoko eta Juliacako sei emakume li-
der politikok eta komunitariok osatutako ordezkaritzarekin. Honako hauexek
dira bertako kideak: euren eginkizunak udal-ordezkaritzaren arloan garatzen
dituzten emakume politikariak (alkateak eta zinegotziak) eta emakumeen
zein planetaren giza eskubideen defendatzaileak diren emakume gazte eta
aktibistak.



Biran bertan, prestakuntzarako eremuak antolatu ziren, hausnarketarako tai-
lerrak egin ziren Bizkaiko emakume politikariekin, elkarrizketarako guneak
jarri ziren abian gizarte zibileko eragileekin eta jarduera publikoak garatu zi-
ren, indarkeria matxisten aurkako borrokarako eta prebentziorako esperien-
tziei buruzko trukea eta hausnarketa bateratua sustatzeko, emakume haute-
tsien aurkako eta giza eskubideak defendatzen dituzten emakume liderren
aurkako jazarpena kontuan hartuta, eta indarkeriarik gabeko gizarte global
berdinzaleagorantz aurrera egiteko.

Topaketa eta truke horien ondorioz egindako agiri honetan, prozesu horretan
sortutako esperientzia, ikaskuntza eta hausnarketa nagusiak azaltzen dira,
eta saioetan parte hartu zuten guztiek balioztatu dute.



Aurkibidea

1. SARRERA

2. ESPARRU KONTZEPTUAL ETA POLITIKOA

2.1. ARLO POLITIKOKO INDARKERIA MATXISTAK: DEFINIZIOAK ETA ==
DIMENTSIOAK

3. PROZESUAREN METODOLOGIA

3.1 ELKARGUNETZAKO ETA PARTAIDETZAZKO METODOLOGIA s
FEMINISTA

3.2 INFORMAZIOA BILTZEKO ESTRATEGIAK

3.3 PARTE HARTZEKO PROZESUKO FASEAK
3.4 IRIZPIDE ETIKOAK: ZAINKETA, ENTZUNALDIA ETA BAIMENA s
/i. ARLO POLITIKOAN ANTZEMANDAKO INDARKERIA MATXISTAK — se—

%.1 EGITURAZKO INDARKERIAK BOTERE POLITIKOA ESKURATZEKO =
ETA ERABILTZEKO ORDUAN

%.2 INDARKERIA INSTITUZIONALA ETA BERRIRO BIKTIMA BIHURTZEKO
PROZESUA

%.3 PERTSONEN ARTEKO INDARKERIAK ETA INDARKERIA ~ e—
SINBOLIKOAK JARDUERA POLITIKOAN

%.Za INDARKERIA DIGITAL ETA MEDIATIKOA

%.5 ZAPALKUNTZA-SISTEMEK GURUTZATUTAKO INDARKERIAK: s
ELKARGUNETZAK

%.6 ARLO POLITIKO ETA SOZIALEKO INDARKERIA IKUSEZINAK  sem—

5. PARTEKATUTAKO KONTAKIZUNAK ETA ESPERIENTZIAK

5.1 PUNOKO AHOTSAK

5.2 BIZKAIKO AHOTSAK

5.3 LOTUNEAK ETA DESADOSTASUNAK: NAZIOZ HARAINDIKO — e—
ELKARRIZKETAK

5./4 KONTAKIZUNETAKO EMOZIOAK, GORPUZTASUNAK ETA  se—
OROIMENAK

37
41

43
53
53
54
56

58



5.5 LOTUNEAK ZEIN SAREEN SORRERA ETA SALAKETA PUBLIKO == 60
BATERATUA

6. ERRESISTENTZIARAKO ETA ERALDAKETARAKO ESTRATEGIAK s 65
6.1. LAGUNTZA-SAREAK, ERRESISTENTZIA ETA AHIZPATASUNA == 65
6.2. PRESTAKUNTZA, ERAGIN POLITIKOA ETA KOMUNIKAZIOA == 68

6.3. PARTAIDETZA KOMUNITARIOA, BELAUNALDIEN ARTEKOA ETA == 71
NAZIOZ HARAINDIKOA

6.%. ZAINKETA KOLEKTIBOAK ETA NORBERAREN ZAINKETAK s 73

6.5. ERAGINERAKO, SALAKETARAKO ETA BULTZATUTAKO ARAU- s 76
ALDAKETETARAKO EKINTZAK

7. IKASKUNTZA KOLEKTIBOAK ETA JAKINTZA FEMINISTAN EGINDAKO == 83
EKARPENAK

7.1. LIDERGO ERRESILIENTEAREN FUNTSEZKO ELEMENTUAK = 83
7.2. PROZESUKO TENTSIOAK, KONTRAESANAK ETA INDARRAK s 85

7.3. OROIMEN KOLEKTIBOAREN BALIO POLITIKOA 88

7./s. PROPOSAMEN METODOLOGIKOAK ETA PROZESUA BERREGITEKO 89
TRESNAK

8. BETEBEHARREN TITULARRENTZAKO (BBTT) GOMENDIOAK = 95
8.1. INGURUNE SEGURUAK BERMATZEKO NEURRI INSTITUZIONALAK = 95

8.2. ELKARGUNETZAKO IKUSPEGI FEMINISTA KONTUAN HARTZEN === 97
DUTEN POLITIKA PUBLIKOAK

8.3. EMAKUMEEN LIDERGOEN AITORTZA ETA JASANGARRITASUNA == 99

8.%4. INDARKERIA INSTITUZIONALE| AURRE EGITEAN s 101
LAGUNTASUNERAKO ETA KONPONKETARAKO DAUDEN EREDUAK

9. ONDORIOAK 107

9.1. SISTEMATIZAZIOA ETA ZABALKUNDEA/AGERIKOTASUNA, JUSTIZIA 107
SINBOLIKO ETA POLITIKO MODUAN

9.2. EKINTZA POLITIKO FEMINISTARAKO AUKERA ERKIDEAK e 109



Sarrera

Hainbat erronkak gurutzatutako testuinguru globalean, feminismoek sareak
ehuntzen, aliantzak eratzen eta erresistentziarako zein eraldaketarako ere-
muak sortzen jarraitzen dute. Eskubideen aurkako diskurtsoen aurrerapena-
ren ondorioz atzera egin beharrean, emakume antolatuek egituraketarako
eta erresistentzia politikorako prozesuak bultzatzen jarraitzen dute.

Txosten hau esparru horretan sortu da, eta behar besteko tresna da, Bizkaiko
eta Peruko Andeetako hegoaldeko (Manuela Ramos Mugimendua erakun-
deko ordezkariak eta Peruko Punoko emakume lider politiko zein komuni-
tarioak) emakume lider feministen arteko trukerako prozesuaren ondorioz
sortutako ikaskuntzak agerian jartzeko, balioa emateko eta egituratzeko. Pro-
zesua sistematizatu egin da, zikloko saioetan partekatutako edukiak modu
antolatuan, kritikoan eta hausnarkorrean bildu behar direlako, baita aktibis-
ten, emakume lider politikoen, ordezkari instituzionalen eta eragile sozialen
arteko elkarrizketa horretan antzemandako estrategia, oztopo eta helburu
bateratuak ere.

Txostenak helburu bikoitza dauka: batetik, Bizkaiko Foru Aldundiak finantza-
tutako proiektuaren esparruan InteRed Euskal Herriak eta Manuela Ramos
Mugimenduak bultzatutako eta Bizkaian 2025eko martxoan garatutako tru-
ke-prozesua zehatz-mehatz eta era kokatuan dokumentatzea; eta, bestetik,
botere-eremuetako (politikoa, komunitarioa, instituzionala, publikoa eta uni-
bertsitarioa) indarkeria matxistei buruzko jakintza kolektiboa sortzen lagun-
tzea, emakume parte-hartzaileen kontakizunak, azterketak eta proposame-
nak kontuan hartuta. Alde horretatik, agiriak inplikatutako erakundeak ditu
hartzaile, baita lankidetza feministaren, giza eskubideen, politika publikoen
eta gizartea eraldatzeko hezkuntzaren arloko beste eragile batzuk ere.

Sistematizazioa elkargunetzako ikuspegi feminista kokatuan dago oinarritu-
ta, eta ikuspegi horrek emakume parte-hartzaileen jakitateak aitortzen ditu
jardun politikoaren, esperientzia kolektiboaren eta lurralde-erroketaren bidez
sortutako zilegizko jakintza eraldatzaile moduan. Haien generoaren, gizarte-
mailaren, jatorri etniko arrazialaren, adinaren, desgaitasunaren, kokapen geo-
grafikoaren edo sexu-orientazioaren arabera emakumeek jasaten dituzten



era guztietako desberdintasunak hartzen ditu kontuan. Horrez gain, ariketa
politikoa eta harremanezko ariketa ere bada, eta ez da egitateen erregistrora
mugatzen, erresistentziak jartzen dituelako agerian, zentzuak jartzen ditue-
lako lehian, antolakuntzarako zein justizia sozialerako prozesuak sendotzen
dituelako eta prozesuaren dimentsio emozional, kolektibo eta afektiboa zain-
tzen duelako.

Trukea 2025eko martxoaren 24tik 29ra garatu zen Bizkaian, eta honako haue-
xek parte hartu zuten bertan: Peruko Punoko sei lider feministak osatutako
ordezkaritza (prozesu komunitario zein politikoetan dihardutenak) eta Euska-
din emakumeen eskubideekin nahiz berdintasunarekin konpromisoa dauka-
ten zenbait erakunde, instituzio eta giza talde. Sei egunetan, tailerrak, bisital-
diinstituzionalak, elkarrizketa politikorako saioak eta elkarrekin hausnartzeko
eremuak egin ziren Peruko Manuela Ramos Mugimendua erakundearekin
eta emakume lider politiko zein komunitarioekin, Bizkaiko emakume politi-
kari hautetsiekin, emakume migratzaileen elkarteekin, erakunde feministe-
kin, Berdintasuneko teknikariekin, eragile sozialekin eta gazte aktibistekin.

Prozesu horri esker, zenbait arlotako (politikoa, instituzionala, komunitarioa,
unibertsitarioa eta digitala) indarkeria matxisten aurkako borrokako espe-
rientziak partekatu ziren, baita erresistentziarako, zainketarako, salaketarako,
konponketarako eta eraldaketarako estrategia kolektiboak ere. Partekatuta-
ko edukitik haratago, elkarrizketa politikorako eta elkarren arteko ikaskun-
tzarako aukera moduan ere bizi izan zen zikloa, eta, bertan, emakume parte
hartzaileek euren desberdintasunak eta euren lurraldeetatik gainditu behar
dituzten antzeko erronkak aitortu zituzten. Horrela, behar besteko apustua
sendotu da, errespetuaren, entzunaldiaren eta ekintza partekatuaren bidez
nazioz haraindiko sare feministak ehuntzeko.



ESPARRU KONTZEPTUAL

«a POLITIKOA







Esparru kontzeptual eta politikoa 2

Arlo politikoko indarkeria matxistak: 2.1
definizioak eta dimentsioak

Emakumeen partaidetza politikoa funtsezko eskubidea dela aitortu da na-
zioarteko, estatuko, autonomia-mailako eta tokian tokiko hainbat eta hainbat
esparru juridikotan. Euskal arloan, Emakumeen eta Gizonen Berdintasune-
rako eta Emakumeen Aurkako Indarkeria Matxistarik Gabeko Bizitzetarako
4/2005 Legean xedatutakoaren arabera, botere publikoek benetako berdin-
tasuna bermatu behar dute bizitzako arlo guztietan, baita arlo politikoan ere.
Era berean, Bizkaiko Emakumeen eta Gizonen Berdintasunerako eta Ema-
kumeen Aurkako Indarkeria Matxistarik Gabeko Bizitzetarako martxoaren
16ko 2/2022 Foru Arauan berariaz ezartzen da haien ordezkaritza politikoaren
garapenean emakumeen artean eragina duen indarkeria prebenitu eta de-
sagerrarazi behar dela derrigorrean.

Foru eta autonomia mailako arau-esparru horrek Peruko lege-esparrua
dauka osagarri, honako lege hauek dituztelako bertan: 31030 Legea (hauta-
gaien zerrendetan parekotasuna eta genero-txandaketa bermatzeko asmoz
hauteskundeen legeriari buruzko arauak aldatzen dituen 2020ko uztailaren
23ko legea), Bizitza Politikoan Emakumeen Aurkako Jazarpena Prebenitzeko
eta Zehatzeko 2021eko apirilaren 7ko 31155 Legea eta 30364 Legea zein bere
araudia (Bizitza Politikoan Emakumeen Aurkako Jazarpena Prebenitzeko eta
Zehatzeko Legea), jazarpen politikoa indarkeria-mota dela aitortzen dutenak.
Nazioartean, Bizitza Politikoan Emakumeen Aurkako Indarkeria Prebenitze-
ko, Zehatzeko eta Desagerrarazteko Amerika Arteko Eredu Legea nabar-
mentzen da. Amerikako Estatuen Erakundeko (OEA) CIMek proposatu zuen
2017an, eta, bertan adierazitakoaren arabera, honako hauxe da emakumeen
aurkako indarkeria politikoa: “zuzenean edo hirugarrenen bidez egindako
edozein ekintza, jokabide edo hutsegite, emakume bati edo batzuei gene-
roagatik kaltea edo pairamena sorrarazten dienean eta bere helburua edo
emaitza emakumeen eskubide politikoen aitortza, gozamena edo erabile-

1



12

ra kaltetzea edo ezeztatzea denean”. Definizio horretan azpimarratu egiten
da genero-indarkeria politikoak kargu publikoetan dauden emakumeen ar-
tean duela eragina, baina jarduera politiko, sozial edo komunitarioetan parte
hartzen dutenen artean ere bai. Era berean, honako hauexek ere baditugu:
Istanbuleko Hitzarmenaren 7. artikulua eta CEDAW Batzordeak Aldi Batera-
ko Neurri Bereziei, Parekotasunari eta Emakume Indigenei buruz emandako
25.,39. eta 40. Gomendio Orokorra. Guzti-guztietan, aitortu egiten da genero-
indarkeria politikoa bereizkeria-modua dela eta giza eskubideen erabateko
erabilera eragozten duela.

Genero-indarkeria politikoa jarduketa sistematikoen multzoa da, eta bere
helburua edo emaitza emakumeak izateagatik emakumeen partaidetza po-
litikoa oztopatzea, baldintzatzea, zilegitasuna kentzea edo eragoztea da. Arlo
politikotik kanpoko eragileek indarkeria hori darabilte, eta, askotan, eremu
instituzionaletan bertan, alderdietan zein ordezkaritza-egituretan berregiten
da. Alde horretatik, ulertu egin behar da indarkeria instituzionala genero-in-
darkeria politikoaren adierazpide maltzurrenetakoa dela, eskubideak berma-
tu beharko lituzketen egiturek eurek darabiltelako. Honako hauxe da indar-
keria hori: salaketen aurrean ezer ez egitea, protokolo eraginkorrik ez egotea,
izen ona behin eta berriro kentzea, berriro biktima bihurtzea, berariazko la-
guntzarik ez jasotzea eta emakume asko erabaki-guneetatik kanpo uzten
dituen desberdintasunezko tratua jasotzea. Bere eragina sakona da: institu-
zioen inguruko konfiantza moteltzen du, partaidetza demokratikoa ahultzen
du eta emakumeek esparru publikoan jasaten duten egiturazko bazterkeria
betikotzen du. Emakumeen aurkako indarkeria edota jazarpen politiko hori
are agerikoagoa da, emakumeen partaidetza politikoa handiagoa denean,
baina ordezkaritza politikoko karguetan daudenean, batez ere. Aldi berean,
genero-kuotak eta parekotasuna ezartzean heldu dira kargu horietara, neu-
rri horiek Ameriketako hainbat eta hainbat herrialdetan abian jarri ondoren
(Emakumeen Aurkako Indarkeria eta Jazarpen Politikoei buruzko ADIERAZ-
PENA. MESECVI. OEA. 2015).

Genero-indarkeria politikoaren dimentsioak era askotakoak dira, eta konple-
xutasunez gurutzatzen dira; esate baterako, eraso fisikoak edo hitzezkoak,
jazarpen psikologikoa, zirikatze digitala, hedabideetan izen ona kentzea,
nahitako isolamendua, isiltasuna, haien zilegitasuna etengabe kolokan jar-
tzea edo araudien instrumentalizazio zigortzailea. Horren guztiorren ondo-



rioz, giro oldarkorra sortzen da, eta eragin zuzena dauka emakumeen osasun
fisiko zein emozionalean, baita haien buru-estimuan, proiektu politikoan eta
eremu instituzionaletan duten iraunkortasuna ere. Hori dela eta, autoeskae-
ra, higadura, barruratutako erruduntasuna eta bakardadea emakumeek as-
katasunez, segurtasunez eta berdintasunez parte hartzeko duten eskubidea
oztopatzen duten sistemaren albo-ondorioak dira.

Elkargunetzako ikuspegitik, aitortu egin beharra dago indarkeria horrek ez
duela eragin berbera emakume guztien artean. Zapalkuntzen gurutzagu-
nean dauden emakumeek (euren jatorri etniko arrazialagatik, gizarte-mai-
lagatik, sexu-orientazioagatik, genero-nortasunagatik, adinagatik, desgai-
tasunagatik edo lurraldeagatik) konplexuagoak, normalizatuagoak edo
ikusezinagoak diren indarkeria-moduei aurre egin behar diete. Emakume
indigenen, arrazializatuen edo migratuen kasuan, esaterako, indarkeria poli-
tikoa egiturazko arrazakeriarekin, xenofobiarekin eta bereizkeria instituziona-
larekin gurutzatzen denez, oztopo gehigarriei aurre egin behar diete euren
eskubideak erabiltzeko orduan. Modu berean, emakume gazteen, desgai-
tuen edo herri-sektoreetakoen partaidetza politikoa mugatzen da, aurreiritzi
sozialak daudelako eta berariazko laguntzarik, irisgarritasunik edo aitortza
instituzionalik ez dagoelako.

Egoera giza eskubideen ikuspegitik irakurtzean, ulertu egiten da genero-
indarkeria politikoa banakako edo egoeraren araberako gertakaria dela eta,
horrez gain, behin eta berriro urratzen dituela partaidetzarako eskubidea,
adierazpen-askatasuna, osotasun fisiko zein psikologikoa, berdintasuna eta
ez-bereizkeria. Ikuspegi horren ondorioz, instituzioek ikuspegi eraldatzailea
ezarri behar dute, eta ezin da erantzun zigortzaile edo erreaktibora muga-
tu, prebentziorako, konponketarako, babeserako eta eskubideen bermerako
egiturazko neurriak eskaini behar direlako, justizia sozialaren zein berdintasu-
naren inguruko konpromisoa kontuan hartuta.

Labur-labur esanda, genero-indarkeria politikoari buruz hitz egiten denean,
arazoaren egiturazko sakontasuna aitortu behar da, era guztietako moda-
litateak zein ondorioak jarri behar dira agerian, erantzukizun instituzionala
salatu behar da indarkeria berregiten duen eragilea denean eta ekintza po-
litiko eraldatzailearen inguruko konpromisoa hartu beharra dago, emakume
guztien duintasuna, ahotsa eta eskubideak erdigunean jartzeko, baina zapal-
kuntzen elkargunetzaren eraginpean daudenean, batez ere.

13






PROZESUAREN
METODOLOGIA







Prozesuaren metodologia

Kapitulu honetan, Bizkaiko eta Peruko emakume lider feministen arteko to-
paketen zikloaren sistematizazioa bideratu zuten ikuspegi, tresna eta erabaki
metodologikoak azaltzen dira. Prozesua ez zen informazioa biltzeko bakarrik
diseinatu, elkarrizketarako, zainketarako eta partekatutako jakitateen erake-
tarako eremu politikoa izan zelako, elkargunetzako ikuspegi feminista koka-
tua kontuan hartuta.

Elkargunetzako eta partaidetzazko
metodologia feminista

Sistematizazio feminista prozesuko esparru metodologiko nagusia izan da.
Azterketa kritikorako tresna da, eta, emakumeen euren jakitateen zein ibilbi-
deen bitartez, esperientzia kolektiboak antolatzeko, interpretatzeko eta poli-
tizatzeko aukera ematen du. Metodologia horren helburua ez da bizitakoaren
azalpen neutro eta objektiboa ematea, konpromisodun irakurketa kokatu eta
eraldatzailea egitea baizik. Horretarako, emakumeek sortutako jakintza zile-
gizko jakitatea dela aitortzen da.

Ikuspegi horrek zenbait korronte metodologiko izan ditu elikagai: Amerika
Latinoko herri-hezkuntza feminista, epistemologia feminista komunitarioa-
ren ekarpenak, jakintza sortzeko modu hegemonikoei buruzko kritika deko-
loniala eta tresna analitiko zein politikotzat hartutako elkargunetza. Claudia
Korol, Rita Segato, Kimberlé Crenshaw, Yuderkys Espinosa eta Silvia Rivera
Cusicanqui autoreak inspirazio-iturria izan dira, honako hauxe helburu dau-
kan prozesu metodologikoa eratzeko orduan: jakitatearen hierarkiak haustea,
horizontaltasuna sustatzea, emozioei zilegitasuna ematea eta zenbait erata-
ko lengoaia politikoetarako eremuak irekitzea.

Prozesuan bertan, honako printzipio metodologiko hauek egituratu dira:
@ Jakintza kokatuaren sorkuntza: esperientzia kolek-

tiboetan eta emakume parte-hartzaileen lurralde-
errealitateetan dago oinarrituta.

3.1

17



3.2

18

® Elkargunetza eta justizia soziala: emakumeek pai-
ratzen dituzten era guztietako zapalkuntzak hartzen
dira kontuan; esate baterako, arrazakeria, klasismoa,
kolonialismoa edo LGTBIfobia.

® Zainketa eta elkarrekikotasuna: konfiantzako lotu-
neetan oinarritutako eremu seguruak eratzen dira.

® Dimentsio emozionala eta gorputzekoa: gorputza
eta emozioak jakitatearen baliozko iturriak direla ai-
tortzen da.

® Partaidetza aktiboa eta horizontaltasuna: emaku-
me parte-hartzaileak prozesuko fase guztietan daude
inplikatuta.

Informazioa biltzeko estrategiak

Topaketen zikloko informazioa biltzeko orduan, partaidetzazko estrategiak
erabili ziren, eta arreta handiz zeuden diseinatuta, konfiantza, adierazpen
askea eta lanketa kolektiboa sustatzeko. Tresna nagusia elkarrizketa tema-
tikoak izan ziren, eta aldez aurretik adostutako ardatzen inguruan zeuden
antolatuta; esate baterako, indarkeria politikoa, erresistentzia komunitarioak,
indarkeria instituzionalak edo zainketarako estrategiak. Eremu horietan,
lehen pertsonan egindako narrazioari, galdera irekien erabilerari eta isilu-
neen balioztapenari eman zaie lehentasuna adierazpen politikorako sistema
moduan.

Horren osagarri, hitzez nekez adierazten diren esperientzien adierazpen sin-
bolikoa bultzatu zuten dinamikak erabili ziren. Besteak beste, honako haue-
xek nabarmentzen dira:

® Denbora-lerro pertsonalak eta kolektiboak.

@ Argazki sinbolikoak (Sikkhona) eta ahozko kontaki-
zunak.



@ Aliantzen taulak, erresistentzien mapak eta taldean
egiteko ariketak.

Prozesu guztia honako honexen bidez dokumentatu zen: zuzeneko aktak,
grabaketak (baimena eman zutenean), sortutako materialen argazkiak eta
tartekarien egunkari hausnarkorrak. Intsumoak matrize tematikoetan anto-
latu dira, eta, ondoren, parte-hartzaileekin balioztatu dira, edukien interpreta-
zioa kolektiboa, etikoa eta ez-estraktiboa dela ziurtatzeko.

Parte hartzeko prozesuko faseak

Prozesua bost fase handitan egituratu zen:

I. Diseinu metodologiko partekatua: InteRed Euskal He-
rriak eta Errotik Kooperatibak zikloaren printzipioak,
helburuak eta egitura adostu zituzten, parte-hartzaile
guztien premien eta lengoaien araberakoa zela ziur-
tatzeko.

2. Hasierako saioa (martxoak 25): InteRed Euskal Herri-
ko, Peruko emakume lider zein aktibisten eta Errotik
Kooperatibako ordezkarien arteko elkargunea jarri zen
abian, konfiantza sortzeko. Horrez gain, ibilbideak aur-
keztu ziren, eta, bertan, aurreikuspenak zein gurariak
partekatu ziren, metodologia sinboliko eta arretatsua-
ren bidez.

3. Trukerako saio tematikoak (martxoak 25, 26, 27 eta
28): prozesuaren muina izan zen. Lau saio eta aldebiko
zenbait bilera egin ziren, indarkerien eta erresisten-
tzien zenbait dimentsio jorratzeko. Saio bakoitzean,
zenbait eratako dinamikak bateratu ziren, eta taldea-
ren erritmoak errespetatu ziren.

4. Estrategiei buruzko hausnarketa: kontakizunetatik



20

abiatuta, era kolektiboan hausnartu zen erresisten-
tziarako estrategiei, egituraketa-moduei eta parteka-
tutako aukerei buruz.

5. Itxiera emozionala (martxoak 29): amaiera sinboli-
ko eta afektiboari eman zitzaion lehentasuna. Ber-
tan, hain zuzen ere, ikaskuntzak itzuli ziren, aliantzak
proiektatu ziren eta InteRed Euskal Herriaren, Peruko
emakume lider zein aktibisten eta Errotik Kooperati-
baren arteko konpromisoak adierazi ziren.

Irizpide etikoak: zainketa, entzunaldia eta
baimena

Ikuspegi etikoa nagusi izan zen. Hasiera-hasieratik, baimen informatuaren,
anonimatuaren eta entzunaldi aktiboaren printzipioak ezarri ziren, eta aitortu
egin zen zeinen arriskutsua den indarkeriei buruz hitz egitea lidergoa eta jen-
daurrean agerira ateratzeko prozesua nagusi diren testuinguruetan. Prozesu-
ko tartekaritzak elkarren arteko zainketari, euspen emozionalari eta ingurune
seguruaren sorrerari eman zien lehentasuna.

Logika estraktibistak gaitzetsi ziren, isiluneak errespetatu ziren eta ekarpen
guztiak hierarkiarik gabe balioztatu ziren. Horrez gain, emaitzak modu ko-
lektiboan itzultzen zirela bermatu zen, parte-hartzaileen jakintza erabilgarri,
eraldatzaile eta eskuragarriaren inguruan hartutako konpromisoaren erakus-
garri.

Etika feminista kokatu horren bidez, prozesua bera jarduketa politikoa izan
da: oroimenerako, konponketarako eta gizarte-eraldaketaren zerbitzura dau-
den jakitateen eraketa kolektiborako ariketa.









Q@ ARLO POLITIKOAN
ANTZEMANDAKO

INDARKERIA
» MATXISTAK







Arlo politikoan antzemandako
indarkeria matxistak

Kapitulu honetan azaldutako indarkeriak topaketen zikloko emakume parte-
hartzaileek partekatutako kontakizunetatik, hausnarketetatik eta azterketa-
tik sortu dira. Azterketaren helburua ez da testuinguruen arteko erkaketa hie-
rarkikoa ezartzea, indarkeria matxistek zenbait lurraldetan hartzen dituzten
forma ugariak agerian jartzea baizik. Horretarako, berariazkotasun instituzio-
nalak, kulturalak eta lurraldekoak hartzen dira kontuan, baita emakumeen
partaidetza politikoa murrizten duten egiturazko mekanismo bateratuak ere.

Bizkaian zein Perun, botere-eremuetan dituzten agerpena, iraunkortasuna
eta zilegitasuna zailtzen dituzten oztopoei aurre egin behar diete emaku-
meek. Hemen azaltzen diren indarkeriak ez dira unean uneko edo banaka-
ko egintza hutsak, generoaren, gizarte-mailaren, jatorriaren, adinaren edo
gaitasunaren arloko desberdintasunak berregiten dituen egitura sozial eta
instituzionalaren parte baizik. Testuinguruak desberdinak izan arren, zikloak
ageri-agerian utzi zuen narrazioa antzekoa dela salaketari, erresistentziari eta
eraldaketari begira eta nazioz haraindiko azterketa eta ekintza feministarako
giltzarri partekatuak lantzeko aukera ematen duela.

Egiturazko indarkeriak botere politikoa
eskuratzeko eta erabiltzeko orduan

Emakumeek arlo politikoan jasaten dituzten egiturazko indarkeriek Bizkaiko
zein Peruko emakume liderren artean daukate eragina, nahiz eta testuingu-
ruen arabera Rabardura desberdinez adierazten diren. Bi lurraldeetan, parte-
hartzaileek aipatu egin zuten sistema politikoak ez duela emakumeen lider-
goa bultzatzen eta onartzen eta, askotan, oztopoak jartzen dituen ingurune
oldarkorra dela begirada feministaren bidez eraldatzen saiatzen direnentzat.
Egia esan, begirada feministaren bitartez eraldatzen saiatzen direnei etenga-
beko oztopoak inposatzen dizkien ingurune oldarkorra dela uste dute.

Emakumeen lidergoaren higadura sistemikoa aitatutako lehenengo indar-

25



26

kerietakoa izan zen. Emakumeak bat datoz haien iraunkortasunaren aurka
egiten duen egiturari aurre egin behar diotela esatean. Emakume hautetsi
batek guztien artean oihartzun handia izan zuen esaldiaz laburbildu zuen es-
perientzia hori: “gu geu higatzea du helburu” (1. saioa: Emakume hautetsiak).
Neke hori, ordea, fisikoa ez ezik, sinbolikoa eta emozionala ere bada, bikoitza
eskatu eta erdia aitortzen duen logika instituzionalaren ondorioz.

Esparru horretan, emakume politikarien zilegitasuna etengabe kolokan jar-
tzea izan zen zeharkako beste ardatz bat. Bizkaiko emakume parte-hartzai-
leen esanetan, gizon kideei ez bezala, larregizko prestakuntza etengabea
(maisutza, doktoretza) eskatzen zaie: “gizonek edozeri buruzko iritzia ema-
ten dute inolako apaltasunik gabe, eta guk gai bakoitzari buruzko dokto-
retza egin behar dugu” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Eskaeraren arloko
desberdintasun horrek norberaren pertzepzioan ere badu eraginik. “Sinetsi
egin behar dugu erantzukizun handieneko postuetan egoteko gai garela”
(1. saioa: Emakume hautetsiak), adierazi zuen beste emakume batek. Beraz,
agerikoa da nolako pisua duten aitortza ez jasotzean barruratzen diren ziur-
tasun-gabeziek.

Desberdintasunok larriagotu egiten dira, alderdi politikoen euren baldintza
materialak jokoan sartzen direnean. Bi lurraldeetako emakume liderrek azal-
du zutenez, soldata-arrakalek, prestakuntzetara joateko aurrekonturik edo
laguntza ekonomikorik ezak eta oinarrizko baliabideak eskuratzeko desber-
dintasunek haien jardun politikoa mugatzen dute. Peruko ordezkari batek
baieztatu zuenez, “prestakuntzetara joateko baimena eman behar digute,
eta, askotan, ez digute ematen. Horrez gain, ez dizkigute legearen arabera
dagozkigun dietak ematen” (3. saioa: Eragile sozialak). Bizkaiko aktibista ba-
tek ere azpimarratu egin zuen lan feminista ezegonkorra dela, autoeskatuta-
ko lanaldien, finantzaketa-faltaren eta aitortza instituzional urriaren ondorioz:
“eremuak ixten dizkigute, jardueren izenburuak zentsuratzen dizkigute eta
proiektuak behatzen dizkigute” (1. bilera: Munduko Emakumeak).

Antzeko beste oztopo bat etxeko, erkidegoko eta zainketetako lanaren gain-
karga izan zen, etengabe mugatzen dituelako emakumeek parte hartzeko
dituzten denbora eta indarra. “Geure burua da albo batera uzten dugun
bakarra” (1. saioa: Emakume hautetsiak), aitortu zuen parte-hartzaileetako
batek. Gainkarga horrek bertan egotea galarazten du, eta, horrez gain, lider-



goaren jarraitutasuna ahultzen du, landa-testuinguruetan, batez ere, bertan
zainketen arloko erantzukidetasunik ia-ia ez dagoela kontuan hartuta.

Prestakuntzako eta teknologiako baliabideak eskuratzeko aukerari dagokio-
nez, landa-inguruneko emakumeek (Perukoak, batez ere) eten digitala eta
kalitateko prestakuntzak egiteko zailtasunak salatu zituzten. Desberdintasun
hori ez ezik, haien jakitate komunitario zein kokatuei zilegitasunik ematen ez
zaiela ere hartu behar da kontuan. Izan ere, instituzioek nekez aitortzen dute
baliozkoak direla. Parte-hartzaile batek esan zuenez, “jakintza teknikoak ba-
lio handiagoa dauka. Badirudi gure jakintza komunitarioak ezertarako balio
ez duela” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

Bi testuinguruetan, elkargunetzako indarkeriak irmo-irmo jarri ziren agerian.
Emakume indigenek, gazteek, migratuek edo desgaituek era guztietako baz-
terkeria pairatzen dute. “Ezin zuten onartu emakume batek gobernatzea eta,
are gutxiago, bertokoa izatea. Gorriak ikusi nituen” (3. saioa: Eragile sozialak),
partekatu zuen alkate ohi batek. Bizkaian, zinegotzi migratu batek honelaxe
azaldu zuen nolakoa den bere agerpena zilegi egiteko etengabe egindako
ahalegina: “aitortza-falta ezin handiagoa da, eta etengabe egon behar zara
hirukoitza erakusten” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

Egiturazko indarkeria emakumeek erabaki-guneetan duten kokapen perife-
rikoan ere azaltzen da, modu sinbolikoan nahiz fisikoan. “Badirudi eremuak
ditugula, baina oraindik ez gara eremu nagusietara iritsi, modu fisikoan ere
ez, bileretan, esaterako” (1. saioa: Emakume hautetsiak), salatu zuen emaku-
me parte-hartzaileetako batek.

Horrez gain, matxismoaren ukapena instituzionalizatuta dagoenez, are zai-
lagoa da salatzea. Bizkaian, esaterako, arau-esparru babesle nabarmena
badago ere, indarkeria asko ikusezinak direnez, are zailagoa da salatzea eta
konpontzea: “uste dut oso maltzurra dela hemen gertatzen dena, legeak
daudelako eta badirudielako oso txarto dagoela jokabide matxistak ego-
tea... eta, horren ondorioz, ez dira aitortzen” (2. saioa: Kontseilua).

Ikusezintasun hori indartu egiten da, eremu mistoetan behin eta berriro ken-
tzen digutelako gaitasuna, emakumeen ekarpenak subjektibotzat hartzen
dituztela kontuan hartuta, nahiz eta datuetan edo arauetan oinarrituta dau-

27



28

den. “Batzordeko agerraldi zehatzena egiten duzu, eta, gero, badator ezer
irakurri ez duen gizon bat eta bere iritzia da kontuan hartzen dena” (2. saioa:
Kontseilua).

Emakume liderren inguruko gaitzespen soziala eta izen ona behin eta be-
rriro kentzeko joera izan ziren partekatutako beste era bateko egiturazko in-
darkeriak. “Edozer bilatzen dizute, fiskalizatu egiten zaituzte eta zeure izena
belzten dute sare sozialetan” (1. bilera: Munduko Emakumeak), azaldu zuen
emakume parte-hartzaile batek. Askotan, arlo politikoan isolatzea eta lider-
goei indarra kentzea da estrategia horien helburua.

Peruko Punoren eta Bizkaiaren artean arauetan eta baliabide instituziona-
letan aldeak badaude ere, egiturazko indarkeriek bere horretan diraute, eta
testuinguru bakoitzera egokitzen dira. Bizkaian, esaterako, berdintasunerako
legeak eta partaidetzarako esparru aurreratuak badaude ere, indarkeriak ez
dira desagertzen, ikusezin egiten direlako lortutako berdintasunaren ingu-
ruko diskurtsoen pean. Hori dela eta, zaila da salatzea eta konpontzea. Bes-
tetik, Andeetako testuinguruan, egiturazko oztopoak larriagotu egiten dira
lurralde, hizkuntza, gizarte, ekonomia eta etnia mailan dauden desberdinta-
sunen ondorioz. Hala ere, emakumeen antolakuntza-gaitasuna eta agentzia
politikoa irmoa bezain eraldatzailea da modu berean. Egiaztapen horren on-
dorioz, edozein begirada paternalista utzi behar da bertan behera, emakume
guztiek haien lidergoak bertan behera utzi nahi dituzten sistemei aurre egin
behar dietela ulertzeko, nahiz eta ingurunearen arabera estrategia horiek
desberdinak diren. Beraz, ez da konkistatutako arloa, erresistentzia-eremua
baizik, eta, bertan, emakumeek (Peruko Punon nahiz Bizkaian) haize kontra
eusten diete lidergoei. Gainera, egiturazko indarkeriak salatzen dituen buru-
argitasun kritikoa dutenez, ez dira biktima moduan agertzen. Izan ere, askok
esan zutenez, “zailtasunak zailtasun, hortxe egotea ere badelako politika
egitea”.



Indarkeria instituzionala ¢ta berriro
biktima bihurtzeko prozesua

Emakume parte-hartzaileek azaldu zutenez, estatuko egiturek botere-ha-
rreman desberdinak berregiten dituztenean agertzen da indarkeria insti-
tuzionala, hau da, instituzioek (eskubideak bermatu eta pertsonak babestu
beharrean) botere-harreman desberdinak berregiten dituztenean, justizia
eskuratzeko aukera galarazten dutenean edo emakumeen aurkako bereizke-
ria-modu zuzenak betikotzen dituztenean. Emakume liderren, hautetsien eta
giza eskubideen defendatzaileen kasuan, indarkeria horrek ezin kaltegarria-
goak diren berariazko adierazpideak ditu, baina, batez ere, erasoak salatzen
dituztenean, testuinguru oldarkorretan lidergoa dutenean edo agenda femi-
nistak sustatzen dituztenean.

Partekatutako zenbait esperientziatan, emakume parte-hartzaileak ez ziren
batere neutralak izan, eta adierazi egin zuten sistema judiziala, hezkuntza-
sistema edo osasun-sistema ordena patriarkal eta kolonialaren berregileak
izan daitezkeela. Izan ere, benetako babesa eskaini beharrean, biktimen hitza
jartzen dute zalantzan, indarkeriak txikiagotzen dituzte, oztopo sinboliko edo
materialak inposatzen dituzte eta haien esperientziari kentzen diote zilegita-
suna. Dinamika horren ondorioz, berriro biktima bihurtzeko prozesuak sor-
tzen dira, eta, bertan, emakumeek jasandako kalteari aurre egin behar diote,
baina erantzun-faltari, tratu txarrei edo erruduntasun instituzionalari ere bai.

Berrito biktima bihurtzeko prozesua auzitegietan edo arretarako zerbitzue-
tan ez ezik, eremu politiko eta komunitarioetan ere gertatzen da. Izan ere,
bertan, emakumeei gaitasuna kentzen diete haien ideiengatik, hobezinta-
suna eskatzen diete eta jendaurrean jartzen dituzte inolako babesik gabe.
Horrelako esperientzia askotan, genero-ikuspegiaren falta, helduzentrismoa,
arrazakeria, kapazitismoa edo klasismoa nagusi denez, emakumeak nahitaez
nekatzen dira, eta emakume lider askok euren burua zentsuratzen dute, edo
bertan behera uzten dituzte euren karguak.

Kapitulu honetan, Peruko Punoko eta Bizkaiko emakumeek partekatutako
kontakizun eta esperientzia nagusiak azaltzen dira, eta agerian uzten dute
isilarazteko egiturazko mekanismoa dela indarkeria instituzionala.

5.2

29



30

Saioetan bertan, Peruko nahiz Bizkaiko emakume parte-hartzaileek adierazi
egin zuten indarkeria instituzionala dela eskubideak urratzeko modu iraun-
kor eta kaltegarrienetakoa. Indarkeria horrek honako hauxe du ezaugarri be-
reizgarri: indarkeria matxistako egoeren aurrean ezer ez egitea edo erantzu-
nik ez ematea eta, horrez gain, salatzen dutenak berriro biktima bihurtzeko
prozesua bete-betean garatzea, horrela zigorgabetasunaren eta bereizkeria-
ren egiturak indartu egiten direla kontuan hartuta.

Hainbat eta hainbat parte-hartzailek azaldu zutenez, askotan, instituzio pu-
blikoek ez dute beharrezko babesik ematen, eta, era berean, emakumeak
eurak are gehiago atera ditzakete agerira. “Ez zaituzte babesten, eta, horrez
gain, agerira ere ateratzen zaituzte” (1. bilera: Munduko Emakumeak). Ba-
besgabetasun hori zenbait eratakoa da: bitartekaritzarako prozesu desego-
kietara bideratzea, salaketak edo funtsezko frogak galtzea eta genero-ikus-
pegia kontuan hartzen ez duen gizatasunik gabeko tratua ematea.

Berriro biktima bihurtzeko adibide irmoenetakoa Bizkaian gertatu zen. Ber-
tan, hain zuzen ere, emakume parte-hartzaile batek salatu zuenez, erasoa-
ren eta salaketa judizialaren ostean, pentsioak ez ordaintzeagatiko bitarte-
karitza-prozesura bideratu zuten, aurretiaz jasandako indarkeriaren historiala
kontuan hartu gabe. “Bazegoen indarkeriarik, baina, bestetik, pentsioak or-
daindu gabe zeudenez, bitartekaritzara jotzea proposatu zuen epaitegiak.
[..] Emakume bitartekari hark ez zekien zer gertatzen zen han” (2. saioa: Kon-
tseilua).

Jokabide hori Perun ere ikusten da, oso ohikoa omen delako biktimaren eta
erasotzailearen artean rolak aldatzea. Emakume baten esanetan, “kasuaren
jarraipena egitera joan nintzenerako, ez zegoen salaketarik. Tratu txarren-
gatik salatu ninduen, eta 7 egunez ezinean utzi nuela esan zuen. Nolatan
utziko dut nik ezinean metro bat eta laurogeita hamarreko gizon bat?” (1.
bilera: Munduko Emakumeak). Horrelako jarduketa instituzionalek emaku-
me salatzaileen sinesgarritasuna suntsitzen dute, eta, horrez gain, zigorgabe-
tasun-ingurunea ere indartzen dute, baina, horren aurrean, emakume lider
antolatuek eskagarritasunerako eta salaketarako prozesuak bultzatzen jarrai-
tzen dute.

Horrez gain, emakumeen lekukotasunen inguruko mesfidantza instituziona-



la orokorra da, eta are larriagoa da zerbitzuetan kalitaterik, adeitasunik eta
jarraipenik ez dagoelako. Besteak beste, justizia eskuratzea zailtzen duten
honako faktore hauek aipatu zituzten bi eskualdeetan: funtzionarioak eten-
gabe aldatzea, genero-ikuspegia kontuan hartzen duen prestakuntzarik ez
eskaintzea eta tratua inpertsonala izatea. Bizkaiko zenbait emakume parte-
hartzailek adierazi zutenez, “emakumeek ez dute salatu nahi, jakin badaki-
telako berriro ere tratu txarrak jasango dituztela. Zerbitzuetan, ez dago ez
kalitaterik ez adeitasunik” (2. saioa: Kontseilua).

Emakume desgaituen kasuan, egiturazko babesgabetasuna zegoela salatu
zuten. Bizkaian, esaterako, “oro har, abegirako etxeak ez zeuden egokituta
emakume desgaituentzat. [...] Gainera, zeure etxetik alde egin behar badu-
zu, nor joango da zurekin? Nork zainduko ditu zure seme-alabak?” (2. saioa:
Kontseilua). Horrez gain, indarkeria ikusezinak ere badaude, zainketarik ez
ematea, adibidez, eta urraketa larriak ere badira. “Baliabideak eskura uzten
ez badizkizute, aulkia edo tratamendu medikoa, adibidez, horixe ere bada
indarkeria” (2. saioa: Kontseilua).

Peruko testuinguruari dagokionez, tokian tokiko edo jatorrizko hizkuntzetan
interpreterik eta arretarik ez dagoela erantsi zuten. Hori dela eta, ketxuaz edo
aimaraz hitz egiten duten emakumeek ez dituzte euren eskubideak bene-
tan eskuratzen. La Sinsorgan mugimendu sozialekin egindako saioan nabar-
mendu zenez, “emakumeei haien hizkuntzan eta landa-ingurunean eman
behar zaie arretaq, eta, horrela ez bada, horixe ere bada indarkeria” (La Sin-
sorgan mugimendu sozialekin egindako saioa).

Hezkuntzaren arloan, indarkeria instituzionala ere agertu da irmotasun han-
diz. Perun, esaterako, unibertsitateetan sexu-jazarpeneko kasuak ezkutatzen
direla salatu zen. Emakume parte-hartzaile batek neska ikasle baten kasua
azaldu zuen. lkasle hori, hain zuzen ere, ele txarrengatik salatu zuten irakas-
le bat erasotzailea zela adierazi ondoren, nahiz eta azkenean unibertsitatek
berak irakasle hori bota zuen. “Ele txarrengatik salatu dute neska. Gizonak
milioi bat soleko demanda jarri dio. Orain, ordeaq, kasu hori artxibatzeko es-
katuko dugu guk, unibertsitateak berak gizon hori bota egin duela azaltzen
duen ebazpena eman duelako” (1. bilera: Munduko Emakumeak). La Sinsor-
gan, salaketa hori indartu zen: “unibertsitateko kontseiluan irakasleak eurak
dira irakasleen zein neska ikasleen arteko sexu-jazarpeneko kasuak ikertzen

31



32

dituztenak. Kasuak, gainera, ez dira erregistratzen, eta ez zaie arreta ema-
ten” (La Sinsorgan mugimendu sozialekin egindako saioa).

Zeharkakotasunez, indarkeria instituzionalaren forma sinbolikoak ere aipatu
ziren; esate baterako, neska gazteak umetzea, emakume nagusiei izen ona
kentzea eta fisikoari, ahots-doinuari edo janzkerari buruzko etengabeko ju-
dizioak jasatea. “Oraindik ere, gure itxura fisikoari buruzko iruzkinak pairatu
behar ditugu, dotore gauden ala ez, irribarre egiten dugun ala ez...” (1. saioa:
Emakume hautetsiak). Askotan, keinu horiek “jendetasun” edo “txantxa” gisa
daude normalizatuta, eta emakumeei gaitasuna era sinbolikoan kentzeko
ohiko baliabide moduan erabiltzen dira.

Peruko erakunde feminista parte-hartzaileek aktibismo feministaren krimi-
nalizazioa ere salatu zuten. “Izena belzten digute, Fiskaltzan salatu gaituzte
eta, orain, sei proiektutan fiskalizatu gaituzte, oro har bi zirenean” (3. saioa:
Eragile sozialak). Jokabide hori larriagotu egin da, poliziak zenbait lurraldetan
lan egiten duten GKE feministen berri emateko eskatu duelako. “Poliziak zen-
bait lekutan lan egiten duten GKE-en zerrenda eskatu du, ordena publikoa
mehatxuan jarriko bagenu bezala” (3. saioa: Eragile sozialak).

Bizkaiko parte-hartzaileen iritziz, larregizko burokratizazioa, finantzaketa mu-
gatua eta autonomiarik eza dira zeregin eraldatzailea garatzeko orduan dau-
den egiturazko oztopoak.

Laburbilduta, emakume parte-hartzaileak bat zetozen ikustean parte-har-
tzaileek adierazi egin zutela indarkeria horiek unean uneko akatsak eta iso-
latutako arduragabekeriak ez zirela, erasotzailea babesten duen eta biktima
zigortzen duen sistema instituzional patriarkalaren adierazpen sistematikoak
baizik. Egoera horren ondorioz, isiltasuna, autozentsura eta, askotan, eremu
publikoa uzteko erabakia dira nagusi. “Izena jartzea sendatzen hastea da” (1.
saioa: Emakume hautetsiak).



Pertsonen arteko indarkeriak eta indarkeria
sinbolikoak jarduera politikoan

Oraindik ere, emakumeen jardun politikoan egiturazko oztopoetatik harata-
go doazen era guztietako oztopoak daude. Haien artean, pertsonen arteko
indarkeriak eta indarkeria sinbolikoak nabarmentzen dira. Eraso-mota horiek
sarritan araudietan eta protokoloetan erregistratzen ez badira ere, ezin era-
ginkorragoak dira, botere-eremuetan dauden emakumeei zilegitasuna ken-
tzeko, isilarazteko eta kanpoan uzteko.

Pertsonen arteko indarkeria jokabide zuzenen bidez adierazten da (oihuak,
isekak, mehatxuak, mozketak edo gaitasuna kentzea), eta, ez dira batere
anekdotikoak, urteen joan-etorrian bere horretan dirauten bazterkeria-ere-
duak dira-eta. Ez dute ageriko arrastorik uzten, baina aztarna emozionalak,
higadura psikologikoa eta isolamendu politikoa sortzen dituzte. Indar handia
daukate, egunez egunekoak direlako eta oso zaila delako horrelako indarke-
riak salatzea emakumeak zalantzan jarri gabe edo erruduntzat jo gabe.

Bestetik, indarkeria sinbolikoa diskurtsoen, keinuen, isiluneen, adierazpideen
edo jarduketa normalizatuen bitartez adierazten da. Hartara, genero-hierar-
kiak indartzen dira, eta erabaki-guneak emakumeenak ez direla dioen ideia
sendotzen da. Indarkeria hori 0so-0so sustraituta dago arlo kultural zein ins-
tituzionalean, oso sotila da, emakumeen esperientziei, jakitateei zein propo-
samenei ukatzen die balioa edo barregarri uzten ditu jendaurrean, gizartean
baimenduta dagoenaren mugak gainditzen direnean.

Bi indarkeria-motak ohikoak dira Peruko nahiz Bizkaiko bizitza politiko eta
instituzionaleko arlo askotan. Haien eragina ez da banakakoa bakarrik: modu
kolektiboan diziplinatzeko mekanismoak direnez, beste emakume batzuei
burutik kentzen diete lidergoa euren gain hartzeko asmoa, eta kultura politi-
ko baztertzailea berregiten dute. Atal honetan, partekatutako lekukotasune-
tatik abiatuta, indarkeria horrek partaidetza politikoa ikuspegi feminista, ko-
munitario edo eraldatzailearen bidez garatzen dutenen egunez egunekoan
dituen era bateko zein besteko adierazpideak azaltzen dira.

Nahiz eta emakumeek politikan jasaten dituzten indarkeria askok egiturazko

4.3

33



34

sustraiak dauzkaten edo modu sinbolikoan adierazten diren, saioetan hain-
bat eta hainbat lekukotasun partekatu ziren, instituzioetako eta alderdietako
eremuetan pertsonen arteko eraso zuzenen berri emateko. Indarkeria horiek,
ordea, ez dira batere anekdotikoak, isilarazteko, izen ona kentzeko eta isola-
tzeko estrategiak direlako, baina, batez ere, emakumeek lidergoa dutenean,
agenda feministak dituztenean edo ezarritako ordena kolokan jartzen dute-
nean. Peruko eta Bizkaiko emakumeek egoera horiek bizi izan zituzten, eta
adierazpideak desberdinak izan ziren landa-inguruneko edo hiriguneko tes-
tuinguruaren eta testuinguru instituzional edo komunitarioaren arabera, bai-
na haien eraginak sakonak edo 0so-0so gizonezkoak izan ziren modu berean.

Besteak beste, isiltasuna behin eta berriro erabiltzen da botere-modalita-
te gisa: agerraldiak ikusezin egitea, proposamenei jaramonik ez egitea edo
emakumeek adierazitako ideiez jabetzea. “Hitz egiten duzunean eta inork
erantzuten ez duenean, zure hitzak hutsaren hurrengoa direnean, haiena
izango balitz bezala gizonek zuk esan duzunari heltzen diotenean... horixe
ere bada indarkeria” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Bi testuinguruetan bizi
duten taktika hori emakumeei zilegitasuna kentzeko mekanismo sotil bezain
suntsitzailea da.

Era berean, erratzean jendaurrean barregarri uzten dituztela salatu zen, age-
riko postuetan dauden emakumeak, batez ere. “Beti-beti ezin hobeto egote-
ko eskatzen digute, ez erratzeko, hanka egiten baduzu, bizitza osoan gogora-
tuko dizutelako” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Gizonen errakuntzak, ordea,
barkatu egiten dira, edo ezkutatu ere egiten dira.

Emakume parte-hartzaileek adierazi zutenez, oihuak, mehatxuak eta hitzez-
ko jazarpena ere pairatu zituzten alderdi politikoetan edo eremu instituzional
hierarkizatuetan, batez ere. “Jendaurrean egin didate oihu, eta, alderdiaren
gidalerroei eusten ez banien, bakarrik utziko nindutela mehatxatu zidaten”
(1. saioa: Emakume hautetsiak). Bizkaiko nahiz Peruko emakumeek eman zu-
ten horrelako indarkeriaren berri, alderdiaren diziplina hausten dutenek edo
hierarkiak kolokan jartzen ausartzen direnek, batez ere.

Are egoera mingarriagoak ere egon dira, hau da, horrelako erasoen erantzu-
leak pertsona hurbilak, aliatuak edo kideak izan direnean. Emakume parte-
hartzaileen esanetan, emakumeen arteko konfiantza-lotuneei traizioa egitea



lotura politikoak eta afektiboak suntsitzen dituen indarkeria-mota da. “Egoe-
ra ezin latzagoa izan zen, taldeko gizonekin ondo geratzeko asmoz nire kon-
fiantzakoa zen emakume batek botata utzi ninduenean” (1. saioa: Emakume
hautetsiak).

Emakume asko ados egon ziren arlo pribatuaren eta publikoaren arteko ha-
rremanezko koherentziarik eza dagoela esatean: eremu informaletan babesa
edo aitortza jasotzen badute ere, eremu formaletan (esate baterako, bilerak,
bozketak edo ekitaldi publikoak) izen ona kentzen diete, edo edonolako kon-
plizitatea desagertzen da. “Korridoreetan, babesa da nagusi, baina bozkatu
behar denean edo osoko bilkuran hitz egin behar denean, ez dizute jaramo-
nik egiten” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

Halaber, salatu egin zen emakumeen agintea, zilegitasuna eta prestakuntza
etengabe jartzen direla kolokan eta, horren ondorioz, bikaintasunaren eskae-
ra neurrigabea dela erabat. “Neuk hitz egiten dudanean, funtsez hitz egin
behar dut, neure kopiak egin behar ditut, azpimarratu egin behar ditut... Gi-
zonek, ordeaq, ez dute ezer egiten. Jesarri egiten dira, eta zeri buruz ari diren
ere ez dakite” (2. saioa: Kontseilua). Bi testuinguruetako emakumeek eman
zuten horrelako indarkeria sinbolikoaren berri.

Hiperagerikotasun zigortzailea ere izan zen nabarmendutako beste elemen-
tuetakoa: emakumeak ikusezin egiten dituzte, baina, horrez gain, eremua
okupatzen dutenean, neurriz kanpo miatzen dituzte, eta haien janzkeragatik,
hizkeragatik edo irribarreagatik ere kritikatzen dituzte. “Gizonek ziotenez, ez
zuen merezi emakumeekin ezer egiterik, ez zutelako balio. Beraz, aretotik
irteten nintzenean, kanpoan zeudela ikusten nuen eta sartzera ausartzen
ez zirela, gizonek balio ez zutela sinetsarazi zietelako” (2. saioa: Kontseilua).

Peruko landa-testuinguru batzuetan, emakume liderrek indarkeria politi-
ko ezin latzagoak salatu zituzten; esate baterako, jazarpena, ele txarrak edo
nahitaezko itxialdiak ere bai. Horren aurrean, erresistentzia-prozesuei eutsi
diete, eta tokian-tokian ere antolatu dira, emakume bat bere kargua uztera
behartzeko. “Gorriak ikusi nituen, iseka egiten zidaten, kritikatu egiten nin-
duten, nire familiaren kontra hitz egiten zuten, izen ona belzten zidaten ko-
munikabideetan... Are gehiago, udaletxean bertan ere itxi ninduten, kargua
nahitaez utzi nezan” (3. saioa: Eragile sozialak). Testuinguruaren arabera be-

35



36

reizitako adierazpideak dituen indarkeria-mota horrek antzeko elementuak
partekatzen ditu euskal emakumeei ospe ona kentzeko eta hondoa jotzeko
egin dizkieten kanpainekin, emakumeek eurek azaldu zutenez.

Arlo sinbolikoan, etengabe salatu zuten gorroto-diskurtsoak eta irainak ja-
sotzen dituztela eta zilegitasun morala kentzen dietela komunikabideetan,
sare sozialetan edo legegintzako esparruetan ere bai. “Hauxe esaten digute:
kabiarrak, feminaziak, lodiak, itsusiak, inoiz ezer eduki ez dutenak, mari-mu-
tilak... Lehen, hori guztia trollek esaten zuten sareetan, baina orain Kongre-
suan bertan” (1. bilera: Munduko Emakumeak). Indarkeria sinboliko horrek bi
testuinguruetako emakumeen artean eragina badauka ere, are gogorragoa
da Peruko landa-inguruneetan eta tokian tokiko komunikabideetan.

Bestetik, haien esanetan, emakume antolatuak doktrinatzen dituztela le-
poratzen diete, landa-inguruneko emakumeekin edo gazteekin lan egiten
dutenean, batez ere. “Emakumeei burua jaten diegula leporatzen digute”
(1. bilera: Munduko Emakumeak). Zilegitasuna kentzeko prozesu horrek ema-

kume liderren artean nahiz erakunde feministen artean dauka eragina.

Instituzioetan bertan, proposamen feministak barregarri uzten dituzte mes-
prezuzko edo isekazko adierazpideen bitartez. “Zainketen sistema nazionala
lelokeria dela esaten digute eta halakoak nola jaten diren” (1. bilera: Mundu-
ko Emakumeak). Agenda feminista barregarri uzteko prozesua Perun nahiz
Bizkaian gertatzen da, narrazioak bereiziak diren arren.

Halaber, ageri-agerian utzi zuten indarkeria sinbolikoak ukatzen dituztela eta
desberdintasuna betikotzeko modu sotil bezain eraginkorra dela. “Batzue-
tan, eremu mistoetan, egoeraren bat indarkeriazkoa dela aipatzen duzu-
nean, egoera puzten ari zarela erantzuten dizute, sentikor zaudela... Kostata
sinesten dizute” (3. saioa: Eragile sozialak). Indarkeria hori testuinguru guztie-
tan azaldu zuten.

Azkenik, zenbait emakume parte-hartzailek mugimendu sozial eta feminis-
tetan bertan dauden barruko tentsioen berri eman zuten, bertan gatazkak
sortzen direlako indarkeriei zer izen jarri behar zaien edo zer diskurtso lehe-
netsi behar diren erabakitzeko orduan. “Guk, seme-alaba arrazializatuak di-
tugun ama zuriok, gure elkartearen izena zein izan behar den erabakitzean



ere ez gara ados jartzen, bertan ez dauden gizonak saminduko ote diren
beldur. Ez dugu feminismoa aipatu nahi” (3. saioa: Eragile sozialak). Desados-
tasun horiek zapalkuntza gurutzatuen konplexutasunaren ondorioz aliantzei
eusteko orduan dauden zailtasunen erakusgarri dira.

Oro har, pertsonen arteko indarkeriak eta indarkeria sinbolikoak emakumeen
partaidetza politikoa baldintzatu eta mugatzen duen itxitura direnez, haien
zilegitasunean, autonomian eta ongizate emozionalean dauka eragina. Ere-
mu instituzional eta komunitario askotan normalizatuta dauden indarkeria-
mota horiek zuzenean pairatzen dituzten emakumeei eraso egiten diete,
baina, horrez gain, disuasio-mezua bidaltzen diete botere-gune edo ordezka-
ritza- guneetan egon litezkeen emakume guztiei. Horrelako indarkeriak aitor-
tzea, izena jartzea eta aurre egitea ezinbesteko urratsa da benetan inklusiboa
den demokrazia eratzeko orduan.

Indarkeria digital eta mediatikoa

Hipermediatizatuta dagoen gaur egungo testuinguruan, sare sozialak, ko-
munikabideak eta teknologia digitalak partaidetza politiko eta sozialerako
funtsezko eremuak direla kontuan hartuta, emakumeen aurkako indarke-
riek berariazko adierazpideak dituzte, eta aurrekaririk gabeko azkartasunaz,
krudelkeriaz eta irismenaz hedatzen dira. Indarkeria horiek isilarazteko eta
kontrol patriarkala ezartzeko mekanismo klasikoak berregiten dituzte, baina,
horrez gain, handiagotu ere egiten dituztenez, tresna berriak ematen dizkie-
te, jendaurrean agerira ateratzeko, ospe ona kentzeko eta diziplina sinbolikoa
jartzeko.

Honako hauexek kontuan hartzen dira indarkeria digitaletan: sareetan zuze-
nean jazartzea, informazio pertsonal edo intimoa baimenik gabe zabaltzea,
kontuak hackeatzea, gorroto-diskurtsoak zabaltzea eta izen ona beltzeko
kanpainak antolatzea. Gainera, iraunkorrak, nazioz haraindikoak eta biralak
direnez, benetako mehatxua dira emakumeen osotasunerako, osasun men-
talerako eta ibilbide politikorako.

Bestetik, indarkeria mediatikoek hizkuntza, irudien hautaketa, ahotsen ikuse-

37



38

zintasuna eta genero-estereotipoen errepikapena darabiltzate, emakumeei
eragile politiko moduan daukaten zilegitasuna kentzeko. Estaldura sexista,
berriro biktima bihurtzeko ikuspegia edo kontzeptu feministen erabilera iro-
nikoa eremu publikoan botere-hierarkiak indartzen dituzten sistema sinboli-
koaren parte dira.

Perun nahiz Bizkaian, prozesuko emakume parte-hartzaileek honelako espe-
rientziak bizi izan zituztela azaldu zuten: komunikabideetan agerira ateratzea,
eremu digitalean xaxatzea, instituzioek diskurtso feministak manipulatzea
eta beldurra kontrolerako tresna moduan erabiltzea. Formak eta testuingu-
ruak aldatu egiten badira ere, funtsezko logika berbera da: emakumeei izen
ona kentzea, haien agendak neutralizatzea eta eztabaida publikoan parte
hartzeko gogoa kentzea. Horrelako indarkerien aurrean, honako hauxe ere
sortzen da: erresistentzia kolektiborako estrategiak, komunikaziorako alian-
tzak eta hitzerako, irudirako zein eremu digitalerako eskubidea lortzeko lehia-
tu beharreko lurralde politiko moduan aldarrikatzen dituzten jarduketa femi-
nistak.

Alde horretatik, saioetan parte hartu duten emakumeek eremu horietan pai-
ratzen dituzten erasoak ez dira ez txikiak ez anekdotikoak. Izan ere, indarkeria
matxistaren modalitate garaikidea dira, berehalakotasunaren eta anonima-
tuaren babespean ahots disidenteak isilaraztea, barregarri uztea eta diziplina-
tzea dute helburu eta prozesuko parte-hartzaileak eurak modu egituratuan
erresistentzia digital eta komunitariorako garatzen ari diren estrategien bidez
erantzuten zaie. Perun zein Bizkaian, prozesuko emakume parte-hartzaileek
partekatu zituzten indarkeria-esperientziek agerian uzten dute jarduketa ho-
riek normalizatuta daudela eta ondorio suntsitzaileak sorrarazi ditzaketela
maila emozional, politiko eta sozialean.

Indarkeria aipatuenetakoa sare sozialetan jasandako xaxaketa izan zen, eta
irainak, mehatxuak nahiz gorroto-mezuak ditu ezaugarri bereizgarri, emaku-
meek zenbait gaitan lekuratzen direnean, batez ere; esate baterako, feminis-
moa, sexu-dibertsitatea edo giza eskubideak. “Eduki feminista argitaratzen
dudan bakoitzean, ezin konta ahala gorroto-iruzkin jasotzen ditut” (1. saioa:
Emakume hautetsiak). Sarritan, indarkeria horrek dimentsio sexualizatu eta
pertsonalista dauka: “ez dituzte nire ideiak kritikatzen, nire gorputza, arropa
eta hizkera baizik. Emagaldua naizela esaten didate, sukaldera itzuli behar



naizela eta norekin oheratu naizen hortxe egoteko” (1. saioa: Emakume hau-
tetsiak).

Peruko nahiz Bizkaiko emakume askoren esanetan, ospe ona kentzeko kan-
paina antolatuak jasan dituzte, eta, horrez gain, haien irudi manipulatuak za-
baldu, haien informazio pribatua iragazi edo albiste faltsuak argitaratu dituzte.
“‘Jendaurrean atera naute agerira nire Facebook pribatutik arpilatu zituzten
argazkien bidez. Horrela jokatu zuten, beldurtu nendin eta hitz egiteari utzi
niezaion” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Beste emakume batzuek hackeatu
egin zituztela eta haien eduki sexuala zabaldu zutela salatu zuten. “Emaku-
meak esan zidanez, ‘hackeatu egin ninduten’, baina ezin zen osoko bilkuretan
egon, guztiek aplikazioa jaitsi eta ireki egiten zutelako... Ezin zuen. Lau hilabe-
tez egon zen horrela” (2. saioa: Kontseilua).

Era berean, ingurune intimoetan jasandako indarkeria digitaleko esperientziak
jorratu ziren; esate baterako, irudi intimoak baimenik gabe erabiltzea kontro-
lerako eta mehatxurako mekanismno moduan. “Adibide bat jartzearren, nik,
emakume moduan, nire bikotekidearekin daukadan konfiantzan, argazki
intimoa bidaltzen diot, eta berak ni lotsatzeko eta atxikitzeko darabil hori” (2.
saioa: Kontseilua). Horrez gain, ez dute babeserako sistema eraginkorrik: “ez
daukat salatzeko sistema argirik, berriro ere biktima bihurtu gabe”.

Bi eskualdeetako emakume parte-hartzaileek babes digitalerako protokolo
instituzionalik ez dagoela salatu zuten. Hori dela eta, euren babes-sare infor-
malak sortu behar dituzte, arlo birtualean salaketa egitea lortzeko. “Bera kontu
hori erabiltzen ari dena ez dela dioten 100 kontaktu bilatu” (2. saioa: Kontsei-
lua).

Komunikabide tradizionalei dagokienez, indarkeria sinboliko mediatikoaren
hainbat eta hainbat adierazpide aipatu zituzten. Bizkaian, berriro biktima bihur-
tzen dituen estaldura kritikatu zen. “Behin, osoko bilkura batean egin nuen ne-
gar, eta lehen orrialdean argitaratu zuten: ‘Presioari eusten ez dion zinegotzia'.
Gizonek negar egiten badute, ordea, sentikortasuna da. Nik negar egiten ba-
dut, aldiz, ahulezia da” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Era berean, emakumeen
agintea aitortzen ez dela azaldu zuten. “Komunikabideek gorbatadun gizona
bilatzen jarraitzen dute politikari buruz hitz egiteko orduan, nahiz eta udalean
gai hori daramana zeu zaren” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

39



40

Peruko emakumeek agerian jarri zuten tokiko ele txar mediatikoak jasaten
dituztela, landa-inguruneetan edo hiri inguruetan, batez ere. “Ustela nintze-
la esaten zidaten herriko bozgorailuetatik, eta proiektuak kudeatzeagatik
kritikatzen ninduten, emakume batek bere agintaldia arrakastaz betetzea
lotsagarria izango balitz bezala” (2. saioa: Kontseilua).

Aipatutako beste indarkeria-mota bat sektore ultrakontserbadoreek komu-
nikabideetan garatutako instrumentalizazioa izan zen, gorroto-diskurtsoak
zabaltzen dituztelako plataforma tradizional eta digitalen bitartez. “Orain, se-
kulakoak esaten dituzte; esate baterako, emakume batek minigona soinean
badarama, bortxatua izateko arriskua du. Gainera, telebista nazionalean
esaten dute, eta txalotu egiten dute” (1. bilera: Munduko Emakumeak).

Partekatutako beste fenomenoetako bat aktibismo digital feministaren kri-
minalizazioa izan zen, zaintza instituzionala eta mehatxu judizialak kontuan
hartuta. “M8an manifestaldirako deialdia egiteagatik baino ez, 700.000 euro-
tik gorako isuna jarri ahal digute” (1. bilera: Munduko Emakumeak).

Hezkuntzaren arloan, ingurune birtualetako sexu-indarkeriak salatzeagatik
errepresaliak jasan zituztela azaldu zuten; esate baterako, lan-aukeretatik
kanpo geratzea. “Salatzen baduzu, ez duzu inoiz unibertsitate honetan lan
egingo” (3. saioa: Eragile sozialak).

Egoera oldarkorra izan arren, erresistentzia feminista digital eta mediatikoa-
ren adibideak ere azaldu ziren, irrati komunitarioen eta autokudeatutako
plataformen bidez egindakoak, batez ere. “Gazteen Kontseilu Probintziala-
ren bidez, irratia hartu dugu, sexu-jazarpenaren aurkako ordenantzak alda-
rrikatzeko, esaterako. Neska gazteen hitzak badu botererik” (La Sinsorgako
saioa).

Oro har, indarkeria digital eta mediatikoak erasoaren zeharkako dimentsioa
dira, eta egiturazko eragin bereizia dauka Peruko eta Bizkaiko emakumeen
artean. Gainera, adierazpideak berariazkoak dira landa edo hiri ingurunearen,
ingurune instituzionalaren edo aktibistaren arabera. Horrelako indarkeriek
isiltasuna, izen onaren galera eta norberaren bazterketa indartzen dituzte,
indarkeriatzat hartzen ez direnean, batez ere. Indarkeria horiek modu inte-
gralean aitortzea eta jorratzea funtsezkoa da justizia eta berdintasuna kon-



tuan hartzen dituen partaidetza politiko eta sozialerako benetako baldintzak
bermatzeko orduan.

Zapalkuntza-sistemek gurutzatutako
indarkeriak: elkargunetzak

Emakumeek arlo politikoan pairatzen dituzten indarkeriak ez dira ez homo-
geneoak ez isolatuak. Bizkaiko eta Peruko emakume liderren arteko truke-
prozesuan, agerian jarri zen generoa egiturazko desberdintasunaren beste
dimentsio batzuekin gurutzatzen dela (esate baterako, adina, jatorri etnikoa,
gizarte-maila, desgaitasuna, amatasuna, landatasuna edo migrazio-estatu-
sa). Hori dela eta, berariazko bazterketa eta erasoa sortzen dira. Elkargunetza-
ko indarkeria horiek aldi berean gertatzen dira, eta, askotan, ezin dira sumatu,
nahiz eta emakumeen herritartasun politikoaren garapena sakon-sakon mu-
gatzen badute ere.

Behin eta berriro aipatu zituzten dimentsioetakoak egiturazko arrazakeria
eta eguneroko mikroarrazakeria izan ziren, emakume indigenek, migratuek
edo arrazializatuek jasaten dituztenean, batez ere. Emakume horien esane-
tan, haien gaitasun politikoa etengabe jartzen dute kolokan, haien jakintza
historiko eta komunitarioa egiten dute ikusezin eta haien lidergoei zilegita-
suna kentzen diete haien kidetza etnikoaren ondorioz. “Kolokan jartzen dute
lantzen ari denaren egoera historikoa zein den badakizun, orain dela gutxi
joan zarenez...” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Horrelako indarkeria sinboli-
koa eduki arrazialdun hitzezko erasoen bidez ere adierazten da; esate bate-
rako, “zoaz eta ardiak eraman bazkatzera” edo “mari-mutilak” edo “kabiarrak”
bezalako etiketa estigmatizatzaileak (1. bilera: Munduko Emakumeak).

Aldi berean, kapazitismoa ere bazterkeriaren egiturazko beste modalitate bat
dela salatu zuten. Emakume desgaituen esanetan, askotan subjektu politi-
koak direla ere ez diete aitortzen. Emakume desgaituen kasuan, honako hau-
xe adierazi zen: “gu geu, emakumeok, gara indarkeria hori pairatzen dugula
ez dakigun lehenengoak” (2. saioa: Kontseilua). Kontakizun horretan, honako
hauxe da nagusi: emakume desgaituak ikusezinak izatea eskubidedun sub-
jektu moduan, zaintzaileek edo senideek zigorgabetasunez erabiltzea haien

41



42

aurkako indarkeriak eta oztopo fisikoak, komunikaziokoak eta jokabide-ar-
lokoak egotea instituzio publikoetan. Funtsezko beste ardatz bat ere nabar-
mendu zen, instituzioek berriro biktima bihurtzen dituztelako irisgarritasunik
ez egoteagatik: “pentsiorik baduzu, zure senideek kudeatzen dute. Zuk zeuk
ezin duzu ezer esan. Gainera, seme-alabarik baduzu, ez zaituzte amatzat
hartzen” (2. saioa: Kontseilua).

Emakume gazteek eta nagusiek adinagatiko bereizkeria jasaten dutela
azaldu zuten. Gazteenek eremu politiko edo sozialetan etengabe umetzen
dituztela salatu zuten, bertan ez direlako haien irizpideaz fidatzen eta hitza
ukatzen zaielako. “Ezer ez dakiten umemokoak garela uste dute” (3. saioa:
Eragile sozialak). Bestetik, emakume nagusiek mugimendu sozial edo sindi-
kaletan ikusezinak direla aipatu zuten, bertan ez dituztelako beti haien ibilbi-
deak aitortzen edo baloratzen.

Landa-ingurunean edo hiri inguruetan bizi diren emakumeei dagokienez,
lurralde-bereizkeriaren berariazko modalitateak aipatu ziren; esate baterako,
Internet, abegi-etxebizitzak edo oinarrizko zerbitzuak eskuratzean dauden
desberdintasunak eta haien premien estigmatizazio zein ikusezintasun ins-
tituzionala. “Esaten digutenez, hori zure herrialdean gertatzen da, baina he-
mentxe ere jazotzen da. Hala ere, ezkutatu egiten da, edo ez da aipatzen” (1.
bilera: Munduko Emakumeak).

Gizarte-mailak ere gurutzatzen ditu esperientzia horiek. Emakume parte-
hartzaile batzuek zenbait egoera izan zituzten hizpide; esate baterako, eze-
gonkortasun ekonomikoa handiagoa da haientzat, are muga handiagoak di-
tuzte eskubideak zein babes instituzionala lortzeko orduan eta ama-zeregina
inposatzen diete politikan parte hartzeko baldintza moral moduan. “Seme-
alabarik baduzu, zalantzan jartzen zaituzte haiekin ez zaudelako. Seme-
alabarik ez baduzu, ordea, zeurekoia zarela leporatzen dizute”, partekatu
zuen Peruko emakume parte-hartzaile batek.

Emakume migratzaileek migrazio-estatusagatiko xenofobiaren eta bereiz-
keriaren esperientzia argiak azaldu zituzten; esate baterako, haien indarke-
ria-esperientziei zilegitasuna kentzea eta abegirako testuinguruetan bizi
dituzten zailtasunak ikusezinak izatea. Unibertsitateetan eta antzeko presta-
kuntza-guneetan, bereizkeria hori ere bada agerikoa: “ez dute jazarpena sa-



latzen, lanik lortuko ez ote duten beldur. Unibertsitatea hierarkikoa, elitista
eta 0so-0so arrazista da” (3. saioa: Eragile sozialak).

Erakunde feministetan eta mugimendu sozialetan bertan ere gertatzen dira
tentsio horiek; esate baterako, egiturazko arrazakeria aipatzeko erresisten-
tziak, elkargunetzako ikuspegia kontuan ez hartzeagatiko barruko haustu-
rak eta feminismo zurian bertan egiturazko desberdintasunak daudela ez
onartzeko joera. “Arrazakeriaren aurka borrokatzen ari diren amak garela
esatearren baino ez, emakume kide batzuk mindu egiten dira. ‘Feminista’
erasten badugu, ordeaq, badirudi bertan ez dauden aitak baztertzen ditugu-
la” (3. saioa: Eragile sozialak).

Azkenik, emakume parte-hartzaile askok behin eta berriro adierazi zuten
indarkeria ugari horiek ez direla batzen, berezko ikuspegiak behar dituzten
berariazko errealitateak sorrarazten dituztelako. Eremu feminista edo aurre-
rakoietan bertan ere barruko hierarkiak berregiten direnez eta babeserako
mekanismo instituzional egokirik ez dagoenez, bereizkeria-mota bat baino
gehiago pairatzen duten emakumeen bazterkeria indartzen da. “Sistemak
gu higatzea du helburu”, laburbildu zuen emakume zinegotzi migratzaile
batek” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

Begirada horren bidez, premiazkoagoa da elkargunetzako ikuspegia kon-
tuan hartzea tresna analitiko moduan nahiz proposamen politiko moduan,
aliantza sendoak, elkarren arteko zainketak eta babes integralerako espa-
rruak eratu daitezen eta inor atzean geratu ez dadin.

Arlo politiko eta sozialeko indarkeria
ikusezinak

Instituzioek, indarkeria darabiltenek eta, batzuetan, indarkeria bizi dutenek
ere erraz antzematen ez dituztenak dira indarkeria ikusezinak. Sotilak, iraun-
korrak eta egiturazkoak dira, eta honako hauexen bidez adierazten dira: ema-
kumeen eskubide politiko eta sozialen erabateko erabilera zailtzen duten
keinuak, harremanezko dinamikak, isiluneak edo desberdintasunezko eskae-
rak. Ikusezinak dira, baina ez haien eragina txikiagoa delako, historiari begira

4.6

43



44

normalizatu eta isilarazi egin direlako baizik, ohituran, arteztasun instituzio-
nalean edo lotune komunitarioen hauskortasunean oinarritutako agintaldi
patriarkalpean.

Indarkeria horiek arau-esparruetatik eta arreta-protokoloetatik kanpo gera-
tu ohi direnez, babesgabetasun bikoitza sortzen da: ez dira erregistratzen,
ez zaie arreta ematen eta, aldi berean, eragin sakona dute gehien pairatzen
dutenen artean, hau da, emakumeen artean. Lidergo politikoko, aktibismoko
edo militantziako testuinguruetan, ikusezintasun horrek oso ondorio larriak
eduki ditzake, emakumeek erabaki-guneetan dituzten buru-estimua, sines-
garritasun publikoa eta iraupena higatzean.

Indarkeria horiei izena jarri nahi izanez gero, kontzientziatzeko, entzuteko eta
esperientziak baliozkotzeko prozesu kolektiboa garatu beharra dago, eta, ho-
rretarako, ezinbestekoa da elkargunetzako eta konfiantzako eremu feminis-
tetatik lan egitea. Emakume parte-hartzaileen esanetan, “gertatzen zaidan
hori ere bada indarkeria” aitortzean, konponketarako eta erresistentziarako
prozesua jarri daiteke abian.

Topaketen zikloan bertan, ozen-ozen hitz egin zuten nekez izendatu, frogatu
edo aitortu daitezkeen indarkeria-motei buruz. Indarkeria sotilak, iraunkorrak
eta normalizatuak dira, eta ez ohi dira agertzen ez diskurtso publikoetan ez
protokolo instituzionaletan, baina eragin zuzena daukate emakumeen ibil-
bide politiko, sozial eta emozionalean. Eragina dute haien buru-estimuan,
haien sinesgarritasun publikoan eta partaidetza-guneetan duten iraunkor-
tasunean. Emakume parte-hartzaile baten esanetan, “askotan, zer gertatzen
zaizun nola azaldu dezakezun ere ez dakizu, badirudielako ezer gertatzen
ez dela, baina sentitu egiten duzu. Badirudi ikusten ez zaituztela” (1. saioa:
Emakume hautetsiak).

Behin eta berriro aipatzen zituzten indarkerietakoa modu sinboliko eta poli-
tikoan ez aitortzea izan zen. Emakumeek honako arlo hauetako ohiko dina-
mikak azaldu zituzten: gutxiestea, ideiez jabetzea eta erabaki-guneetan isila-
raztea. “Zuk proposamena egiten duzu, baina ez dute entzuten. Gero, gizon
batek errepikatu egiten du, eta, orduan, bai, txalotu egiten dute” (1. saioa:
Emakume hautetsiak). Ikusezintasun horren ondorioz, frustrazio eta segurta-
sun-falta sakonak sortzen dira, eta, askotan, azkenean, bertan behera uzten



dituzte eremu horiek.

Isiltasun horretaz gain, erruduntasuna ere bada etengabea, eta honelaxe
adierazten da: hobezintasunaren eskaera, larregi justifikatzeko premia eta
gehiegizko autoeskaera. Emakumeek beti-beti euren zilegitasuna frogatu
behar dutela sentitzen dute: “badirudi une oro egiaztatu behar dugula balio
dugula, merezi dugula... Gainera, heltzen ez bazara, errua zurea da” (1. saioa:
Emakume hautetsiak). Nork bere buruari behar besteko errendimendua in-
posatzea presioa ez ezik, higatzeko egiturazko sistema ere bada.

Bestetik, emakumeen arteko harremanezko indarkeriak ere nabarmendu zi-
ren, askotan ahizpatasunaren aurreikuspena hausten dute-eta. Zenbait ema-
kume parte-hartzaileren esanetan, emakumeen taldeetan bertan judizioak,
bazterkeriak edo tentsioak daude, eta agintaldi patriarkalpean berregiten
dira. “Batzuetan, beste emakume batzuk dira gehien epaitzen zaituztenak
eta isolatzen zaituztenak, aurreikusitako ereduarekin bat egiten ez baduzu”
(1. saioa: Emakume hautetsiak). Tentsio horren ondorioz, oinazea, mesfidan-
tza eta zailtasuna sortzen dira, era askotako emakumeen arteko aliantzei eus-

teko orduan.

Eremu unibertsitario eta militanteetan, salatu egin zen zilegitasuna kentze-
ko keinu sinbolikoak daudela normalizatuta; esate baterako, amore ematea,
barregarri uztea, umetzea eta hizkuntza sexista sotila erabiltzea. “Astunak,
ahozabalak bagina bezala tratatzen gaituzte. Gainera, zerbait salatzen
dugunean, alde batera uzten gaituzte, edo gatazkatsuak garela diote” (2.
saioa: Kontseilua). Aliatuak omen diren inguruneetan horrelako indarkeria
sinbolikoa gertatzea oso mingarria da, antzematen ez delako edo txikiagotu
egiten delako.

Era berean, indarkeria instituzional ikusezinak ere aipatu zituzten; esate ba-
terako, zerbitzu publikoetan banakakoa ez den tratua ematea edo berriro ere
biktima bihurtzea, langileek genero-ikuspegia kontuan hartzen duen presta-
kuntzarik ez edukitzea, txandaketa etengabea denez konfiantzako lotunerik
ezarri ezin izatea edo emakume dibertsoei (desgaituak, migratuak, indigenak
eta adinekoak) modu aktiboan ez entzutea. “Emakumeek ez dute salatzera
joan nahi, badakitelako berriro ere biktima bihurtuko dituztela. Zerbitzue-
tan, ez dago ez adeitasunik ez kalitaterik” (2. saioa: Kontseilua).

45



46

Landa-inguruneetako eta jatorrizko erkidegoetako emakumeek adierazi zu-
tenez, politika publikoek ez dute lotunerik lurraldearekin eta ez dute kontuan
hartzen ez dagoela ez konektibotasunik, ez abegirako etxebizitzarik, ezta
ketxua, aimara edo antzeko jatorrizko hizkuntzetako interpreterik ere. “Gure
erkidegoetan, Internetik ez badago eta abegirako etxebizitzarik ez badago,
nola salatuko dira indarkeriak?” (2. saioa: Kontseilua). Egiturazko desberdin-
tasun horren ondorioz, bizitakoa indarkeria dela ere ez dago esaterik.

Beste ikusezintasun bat ere azpimarratu zen, hau da, hirugarren sektoreko
zenbait giza taldetan eta berariaz feministak ez diren antolakuntza-eremue-
tan gertatutakoak. Salatu egin zen batzuetan ez dela feminismoa aipatzen ez
diskurtsoetan ez erakundeen izenetan, sektore jakin batzuk haserretu egin-
go ote diren edo kanpoan geratuko ote diren beldur. “Emakume batzuek ez
zuten feminista hitza erabiltzerik nahi, bertan ez zeuden aitak kanpoan ge-
ratuko ote ziren beldur. Aita horiek, ordeq, ez daude bertan, ez dute parte
hartzen eta ez dute hazten” (3. saioa: Emakume liderrak). Erresistentzia ho-
riek ez datoz beti giza talde feministetatik, beste kausa sozial batzuk helburu
dituzten erakundeetatik baizik, oraindik ere ez dutelako begirada feminista
kontuan hartzen euren azterketetan eta aldarrikapenetan. Halaber, aipatu
egin zen zeinen zaila den antolakuntza-eremuetan bertan dauden sexu-in-
darkeriak aitortzea. Hori dela eta, sendaketarako eta justiziarako prozesuak
oztopatzen dira. “Ezin dugu aurrera egin, zer gertatzen den aipatzeko gai ere
ez garelako” (3. saioa: Emakume liderrak).

Prestakuntza-eremuetatik, emakume askok partekatu egin zuten lagunta-
sun feministaren bidez baino ez zirela konturatu indarkeria jasaten ari zirela.
“Manuela Ramos ezagutu arte, ez nekien bizi nuena jazarpen politikoa ze-
nik. Uste nuen arrunta zela emakumea izateagatik erdeinatua izateaq, irai-
nak jasatea edo giltzapetuta uztea” (3. saioa: Emakume liderrak). Bizitakoari
izena jartzeko prozesu hori erresistentziarako eta konponketarako egintza
zela adierazi zuten.

Munduko Emakumeekin egindako bileran, begirada hori zabaldu zen, eta
indarkeria instituzional eta judizial ikusezina jarri zen agerian; esate batera-
ko, frogak desagertzea, lege-babesik ez edukitzea, zainketen lana ikusezin
egitea edo emakumeen aurkako indarkeria polizialak eragina duela ukatzea.
“Espainian, ez dago emakumeen aurkako indarkeria polizialari buruzko da-



turik. Bilatzen ditugunean, ez dago” (1. bilera: Munduko Emakumeak). Zen-
bait emakumek partekatu zituzten esperientzietan, sistema judizialak kon-
trasalaketen edo zehapen ekonomikoen bidez erantzun zuenez, berriro ere
biktima bihurtu zituztela sentitu zuten.

Askotan, horrelako indarkeriak lortutako neutraltasunaren edo berdintasuna-
ren diskurtsopean garatzen dira, instituzio formaletan, batez ere. Bertan, hain
zuzen ere, egiturazko indarkeriak ikusezin egiten dira “ideologikotzat” edo
“larregizkotzat” hartzen direlako. Emakumeen esanetan, ez dute salatu nahi,
lana, babesa edo zilegitasuna galduko ote duten beldur. Halaber, diskurtso
mediatikoak ere kritikatu zituzten, estereotipoak indartzen dituztelako edo
ahots pasiboa darabiltelako erasotzailea ezkutatzeko eta jasandako kaltea
hutsaltzeko.

Oro har, indarkeria ikusezinak desberdintasunaren egituren zementua dira:
ez dira ikusten, eta ez dira aitortzen, baina sakon-sakon baldintzatzen dituz-
te emakumeen eskubideen erabilera eta partaidetza politikoa. Nabarmendu
zutenez, modu kolektiboan aipatzea ezinbesteko urratsa da desegiten has-
teko orduan. “Izena jartzea sendatzen hastea da” (1. saioa: Emakume hau-
tetsiak).

Askotan ikusezinak diren indarkeria horien aurrean, emakume parte-har-
tzaileek euren esperientziak partekatu dituzte, baina, horrez gain, egunez
eguneko erresistentziarako estrategiak ere jarri dituzte abian, baita elkarren
arteko laguntzarako sareak eta haien ibilbide politikoak sendotzeko hausnar-
keta kolektiborako prozesuak ere. Beraz, topaketen ziklo hau eta erakunde
feministen zeregina funtsezkoak izan dira izendaezinari izena jartzeko, inter-
pretaziorako esparru partekatuak sortzeko eta, bizipenetik bertatik, hizkun-
tza politiko berriak eratzeko orduan. Zainketarako, oroimenerako eta salake-
tarako jarduketa horiek defentsarako erantzunak dira, baina eraketa politiko
feministarako modu aktiboak ere bai, emmakumeen lidergoaren zilegitasuna
berresten dutelako eta bidezkoagoa, seguruagoa nahiz eraldatzaileagoa den
partaidetzarako bidea urratzen dutelako.

Oro har, kapitulu honetan aztertutako indarkeria-mota guztiak (egiturazkoak,
instituzionalak, sinbolikoak, digitalak, pertsonen artekoak, elkargunetzakoak
eta ikusezinak) ez dira isolatuak. Aitzitik, egitura sistemikoa eratzen dute, el-

47



48

karren artean indartzen dira eta, horren ondorioz, emakumeek ez dute euren
eskubide politiko eta sozialak bete-betean erabiltzerik. Horrelako indarkeriak
gurutzatu egiten direnez eta aldi berean gertatzen direnez, oso eragin an-
kerra dute hainbat bazterretan bizi direnen artean. Hori dela eta, indarkeria
horiek ulertzea eta jorratzea integrala, elkargunetzakoa eta eraldatzailea izan
behar da, eta, haien eragina ez ezik, emakumeek haiei aurre egiteko asmoz
abian jartzen dituzten era guztietako agentziak ere aitortu behar dira.

Egoera horrelakoa bada ere, prozesuko emakume parte-hartzaileak ez ziren
biktimaren ikuspegitik lekuratu, oso-oso politikoak diren erantzun kolektibo
eta sortzaileen eraketatik baizik. Hurrengo kapituluan, erresistentziarako eta
eraldaketarako estrategiak izango ditugu hizpide, eta emakumeek eurek eu-
ren lurraldeetatik ehundu dituzte, indarkeria horiei aurre egiteko eta boterea-
ren zein justiziaren zentzuen alde borrokatzeko.









PARTEKATUTAKO
KONTAKIZUNAK eta

ESPERIENTZIAK







Partekatutako kontakizunak eta
esperientziak

Topaketen zikloari esker, testuinguru bakoitzeko indarkeriak zein estrategiak
antzeman ziren, eta, horrez gain, entzunaldi kolektiborako, elkarrizketa poli-
tikorako nahiz zentzu partekatuaren eraketarako eremua ere ireki zen. Biz-
kaiko eta Peruko emakume hautetsien, lider komunitarioen, aktibista femi-
nisten eta gizarte-erakundeetako ordezkarien ahotsen bitartez, diagnostiko
kokatuak zein azterketa gurutzatuak egin ziren, lotune afektibo nahiz politi-
koak ezarri ziren eta arlo politikoko indarkeria matxisten inguruko begirada
aberastu zen. Banakako esperientzien baturatik haratago, kapitulu honetan
nazioz haraindiko trukearen balio politikoa azaltzen da, emozioak, gorputzak,
oroimena eta aliantzak bizirik dagoen erresistentzia feminista eraldatzailea-
ren funtsezko ardatz moduan kokatzen direlako.

Punoko ahotsak

Punoko emakumeek topaketen zikloan egindako ekarpenei esker, argi eta
garbi antzeman zen zein diren emakume lider komunitarioek, politikariek
eta aktibista feministek Peruko hegoaldeko Andeetako landa-testuinguruan
pairatzen dituzten indarkerien lurralde, instituzio eta kultura arloko berariaz-
kotasunak.

Elkargunetzako ikuspegiaren bidez, egiturazko hainbat indarkeria jarri ziren
agerian. Honako hauexek dira, besteak beste: udal-arloko jazarpen politiko
sistematikoa, emakume indigenen edo jatorrizkoen aurkako arrazakeria insti-
tuzionala, aktibismo feministaren kriminalizazioa, babesgabetasun juridikoa
eta zerbitzu publikoak, Internet edo salaketa-sistema egokiak eskuratzeko
orduan dagoen arrakala iraunkorra. Indarkeria horiek, ordea, ez ziren egitate
isolatu moduan deskribatu, botere politiko, judizial, akademiko eta media-
tikoko eremuetan errepikatzen den bazterkeria-sistemaren parte moduan
baizik.

2.1

53



5.2

54

Aldi berean, emakumeek eurek euren lurraldeetatik erresistentziarako gara-
tu dituzten estrategia kolektiboak zehaztu ziren; esate baterako, salaketara-
ko eta prestakuntzarako tresna moduan darabiltzaten irrati komunitarioak
sortzea; kaleko jazarpenaren aurkako ordenantzak egitea; erabakitzeko gai-
tasuna duten gazte-kontseiluak sortzea; artea eta herri-kultura erabiltzea ba-
liabide pedagogiko moduan; eta belaunaldien arteko aliantzak ezartzea, sare
komunitarioari eta ekintza politikoari eusteko.

Arbasoen mundu-ikuskerek eta naturarekiko harremanak ekintza politiko fe-
ministaren sostengu espiritual, sinboliko eta etiko moduan betetzen duten
lekua ere izan zen funtsezko beste ardatz bat. Patxamamarekiko lotunea ez
da kulturala bakarrik, zainketak, oreka, elkarrekikotasuna eta justizia ulertze-
ko modua egituratzen duelako.

Parte-hartzaileek euren genealogia feministari ere eman zioten balioa, haien
erresistentzia-jarduketa asko generoaren edo giza eskubideen arloan insti-
tuzionalizatutako kategoriak baino lehenagokoak direla adierazi zuten-eta.
Alde horretatik, feminismoaren irakurketa kokatua izan behar dela diote eta
ez unibertsalista, hau da, lurraldea, jarduketa kolektiboak eta herri-jakitateak
izan behar dituela abiapuntu.

Labur-labur esanda, Peruko emakumeen ahotsek zikloaren azterketa abe-
rastu zuten, lurralderatutako elkargunetzako oso ikuspegi politikoa eskaini
zutelako eta botere-egiturei zein feminismoaren interpretaziorako esparru
hegemonikoei aurre egiten dielako. Haien kontakizunei esker, indarkeria egi-
turazko fenomenoa dela ulertzen da, baina erresistentzia eguneroko prozesu
sortzaile eta eraldatzailea dela ere bai.

Bizkaiko ahotsak

Bizkaiko emakume hautetsiek, lider sozialek eta elkarte-sareko ordezkariek
partekatutako esperientziei esker, emakumeen partaidetza politikoak modu
formalean sendotutako testuinguru instituzionaletan zer muga, tentsio eta
ahalmen dituen zehaztu zen. Garatuago dauden berdintasun-egiturak di-



tuen ingurune demokratikoa bada ere, emakume parte-hartzaileek ageri-
agerian utzi zuten oraindik ere era askotako indarkeria sinboliko, instituzional
eta harremanezkoak daudela eta, horren ondorioz, zaila dela euren eskubide
politikoak erabat erabiltzea.

Bizkaiko emakume politikarien, aktibisten eta gizarte-ordezkarien esperien-
tziei eta ekarpenei esker, sakonago aztertu ziren iparralde globaleko testuin-
guru instituzionaletan gertatzen diren indarkeria matxisten berezko ezauga-
rriak. Nahiz eta esparru demokratikoan jardun eta berdintasunerako legeak
zein partaidetzarako egitura formalak eduki, emakume parte-hartzaileek argi
eta garbi salatu zuten zein diren haien ekintza politikoa mugatu eta haien on-
gizate pertsonalean eragina duten indarkeria sinbolikoak, instituzionalak eta
pertsonen artekoak.

Besteak beste, nabarmendu egin zuten gizondutako kultura politikoak bere
horretan dirauela, botere-hierarkiak berregiten dituela, emakumeen ekar-
penak ezkutatzen dituela eta etengabe eskatzen diela esparru publikoan
egoteko besteko zilegitasuna dutela egiaztatu dezatela. Eskakizun hori are
larriagoa da, autoeskaera emozionala handia delako, eraginkortasunaren,
hobezintasunaren zein prestasunaren aginduak barruratzen direlako eta,
horren ondorioz, higadura, erruduntasuna eta gainkarga mentala handiak
direlako.

Era berean, emakume parte-hartzaileek adierazi zutenez, normalizatutako
indarkeria instituzionala dago, salaketak txikiagotzen direlako, erabaki-gu-
neetan destaina egiten dietelako, indarkeria politikoari erantzunik ematen
ez diotelako eta babeserako edo konponketarako benetako egiturarik ez da-
goelako. Nahiz eta protokoloak eta eremu formalak dauden, askotan ez dira
eraginkortasunez edo behar beste ezartzen, edo ezarpen sinbolikoa baino ez
dute.

Indarkeria horiekin batera, behin baino gehiagotan aipatu zituzten mugi-
mendu feministetan eta instituzio aurrerakoietan bertan dauden barruko
tentsioak. Bertan, hain zuzen ere, benetako elkargunetzarik ez dagoenez eta
pribilegioak kolokan jarri nahi ez dituztenez, ez dago beste era bateko espe-
rientziak aitortzerik. Oraindik ere, emakume gazteek, migratuek, arrazializa-
tuek edo desgaituek oztopo sinboliko eta praktikoei aurre egin behar diete,

55



56

erabakiak hartzeko guneetatik kanpo uzten dituzte-eta.

Erresistentziarako estrategia moduan, emakume parte-hartzaileek nabar-
mendu egin zuten zeinen garrantzizkoa den emakumeen arteko sareak
egotea zilegitasunerako, zainketarako eta ekintza kolektiborako eremu mo-
duan. Instituzioetan bertan eta hortik kanpo eratutako sare horiei esker, ba-
liabideak partekatzen dira, indarkeriaren aurrean babesten dira eta itxaropen
politikoari eusten diote. Horrez gain, azpimarratu egin zuten prestakuntza fe-
minista, komunikazio eraldatzailea eta eragin egituratua funtsezkoak direla
kontakizun hegemonikoari aurka egiteko eta instituzioak barrutik eraldatze-
ko tresna moduan.

Bestetik, funtsezkoa ere bada lurraldeekin, mugimendu sozialekin eta aurre-
tiazko ibilbide kolektiboekin lotuta dagoen partaidetza politiko kokatuaren
aldeko apustua egitea. Lotune horri esker, zilegitasun komunitarioari eusten
zaio, isolamendu instituzionalari aurre egiten zaio eta proposamenak eurak
behetik eratzen dira.

Azken batean, Bizkaiko emakumeen ahotsek berdintasun formalaren mugei
buruzko begirada kritikoa eskaini zuten, sendotutako demokrazietan ber-
tan genero-bazterkeriari eusten dioten mekanismoak salatzean. Aldi berean,
haien ekarpenek honako hauxe aldarrikatzen dute: kolektibotasunaren inda-
rra, zainketen zentraltasuna eta bere burua defendatu ez ezik boterea era-
biltzeko sistemak goitik behera ere eraldatzen dituen politika feministaren
premia.

Lotuneak eta desadostasunak: nazioz
haraindiko elkarrizketak

Bizkaiko eta Punoko emakumeen trukeak eremu emankorra sorrarazi zuen,
testuinguruen, indarkerien eta erresistentzien azterketa erkatua egiteko. Gai-
nera, egiturazko lotuneak nahiz alde adierazgarriak zehazteko aukera eman
zuen, lurralde bakoitzean partaidetza politiko feministaren baldintzak eratzen
dituztela kontuan hartuta. Hierarkiak edo biktima bihurtzeko diskurtsoak
sortu beharrean, nazioz haraindiko elkarrizketa horiek entzunaldi kokatu eta



horizontala sustatu zuten, eta, bertatik, ikaskuntza partekatuak, elkarren ar-
teko aitortza eta borroka feministen ikuspegi handiagotua sortu ziren.

Egiturazko lotuneen artean, azpimarratu egin zen patriarkatu instituzionalak
bere horretan dirauela eta honako adierazpide hauek dituela: jazarpen politi-
koa, emakumeen lidergoei zilegitasuna kentzeko prozesua eta emakumeek
erabakiak hartzeko guneetan etengabe jasaten duten bazterkeria. Bizkaiko
zein Punoko emakumeek adierazi zutenez, euren balioa egiaztatu behar
dute etengabe, gizondutako egitura hierarkikoei egin behar diete aurka eta
umetu, sexualizatu edo izen ona kentzen dieten narrazioei aurre egin behar
diete. Bi testuinguruetan, ageri-agerian jarri zen higadura emozional handia
ere jasaten dutela isolamenduaren, gainkargaren eta indarkeria sinboliko
iraunkorraren ondorioz.

Nolanahi ere, kontakizunek desberdintasun handiak ere jarri zituzten agerian.
Bizkaiko testuinguruan, emakume askok babeserako lege-esparru sendoa-
goak dituzte, genero-ikuspegia instituzionalizatuago dago eta salaketarako
mekanismo formal gehiago dituzte eskuragarri. Punon, ordea, estatuaren
egiturazko ahulezia, zigorgabetasun sistematikoa eta aktibismoaren krimi-
nalizazioa nabarmendu zituztenez, emakume lider komunitarioak arrisku fi-
siko, juridiko eta sozial handiagoko testuinguruan bizi dira. Desberdintasun
horren ondorioz, Andeetako hegoaldean erresistentziarako estrategia des-
zentralizatuagoak, sortzaileagoak eta komunitarioagoak dituzte, Euskadiko
mekanismo instituzionalizatuagoen aldean.

Ekintza politikoaren arloan, bi eskualdeek erresistentziarako sistema kolek-
tiboak garatu dituzte; esate baterako, emakumeen sareak, autokudeatuta-
ko prestakuntza feminista, eremu kultural eta komunitarioen erabilera edo
eragin politikorako partekatutako agenden eraketa. Nolanahi ere, Andeetako
esperientziak balio bereziko dimentsioa eskaintzen du arbasoen jakitateak,
mundu-ikuskera komunitarioak eta elkarrekikotasunaren etika sakona inte-
gratzean, eta instituzionalizatutako feminismoaren esparru eurozentrikoak
jartzen dituzte kolokan. Ekarpen hori aberasgarria izan zen erabat, eta Euro-
pako feminismo hegemonikoaren mugak berrikusi beharko liratekeela jarri
zuen mahai gainean.

Euskadiko eta Peruko emakume liderren arteko elkarrizketari esker, norbe-

57



WA

58

rarena ere berrirakurri zen besteen begiradaren bidez. Bizkaiko emakumeek
Punoko indarkeriari eta erresistentziari buruzko kontakizunak entzun zituzte-
nean, konturatu egin ziren indarkeria batzuk naturalizatuta, instituzionaliza-
tuta edo ezkutatuta egon daitezkeela iparralde globalean. Aldi berean, Peru-
ko emakumeek borrokarako dituzten estrategiak sendotu ditzaketen tresnak
eta esparruak antzeman zituzten Bizkaiko emakumeen esperientzietan.

Oro har, nazioz haraindiko jarduera horri esker, jakitate politikoen zirkulazioa,
zenbait eratako ibilbideen aitortza eta desberdintasunaren errespetuan oina-
rritutako aliantzen eraketa sustatu ziren. Homogeneotasunak edo translazio
mekanikoak bilatu beharrean, zikloak lurralderatutako eta elkarrizketarako
feminismo anitza irudikatzeko aukera eman zuen, hau da, elkarren menpe-
kotasun globalaren eta tokian tokiko erroketaren bidez era guztietako indar-
keria patriarkalei aurre egiteko gai den feminismoa.

Kontakizunetako emozioak, gorpuztasunak
eta oroimenak

Topaketen zikloan oso indartsu agertu ziren zeharkako beste elementuetako
bat bizitako indarkerien eta eratutako erresistentzien dimentsio emozional
eta korporala izan zen. Bigarren mailako planoan geratu beharrean, emozio
partekatuak (beldurra, amorrua, tristura, ezintasuna, nekea, baina alaitasuna,
itxaropena, harrotasuna eta samurtasuna ere bai) nagusi izan ziren emaku-
meen narrazioetan. lzan ere, politizaziorako baliabidea, oroimen kolektibora-
ko bitartekoa eta eraldaketarako tresna da.

Azaldutako esperientzietan ikusi zenez, emakumeen gorputza botereak gu-
rutzatutako lurralde politikoa da berez. Indarkeria sinboliko, instituzional eta
fisikoek haien ibilbide politiko edo lan-ibilbideetan dute eragina, baina haien
osasun fisiko eta mentalean, eremu publikoetan lekuratzeko duten moduan
eta haien harreman afektibo zein komunitarioetan ere bai. Gainkarga emo-
zionala, beldur iraunkorra, barruratutako erruduntasuna edo autoeskaera
iraunkorra sistema patriarkalaren adierazpideak direla eta maltzurtasunez
dihardutela adierazi zuten, gorputzak diziplinatzen dituelako eta bizitza pu-
blikoan parte hartzen duten emakumeen buru-estimuan dutelako eragina.



Horren aldean, esperientzia horiek judiziorik gabeko entzunaldiaren bidez
eremu seguruetan partekatzeko aukera ahizpatasunerako eta konponketa-
rako egintza moduan bizi izan zuten. Alde horretatik, zikloak batzuen esa-
netan oroimen emozional partekatua izan daitekeenerako eremua irekitzeko
abagunea eman zuen, kaltea aitortzen duelako eta ikaskuntzak, landutako
lotuneak nahiz modu kolektiboan elkarri eusteko moduak agerian jartzen
dituelako. Elkar balioztatzeko prozesu horri esker, banakako ezinegona albo
batera utzi eta emozioen egiturazko ulerkuntza sortu zenez, isolamendua de-
sagertu eta kontzientzia politiko bihurtu zen zaurgarritasuna.

Horrez gain, aitortu egin zen emozioa ekintza politikoaren sustatzailea ere ba-
dela. Bidegabekerien ondorioz sortutako haserrea, bizitako indarkeriengatiko
oinazea edo zigorgabetasunaren aurrean sortutako amorrua antolakuntza-
indar, justizia-eskaera eta alternatibak irudikatzeko sormen bihurtzen dira.
Modu berean, jardun politikotzat hartutako alaitasuna funtsezko elementua
dela aldarrikatu zen, eraldaketa-prozesuei eusteko orduan. Umorea, jokoa eta
artea desobedientzia emozionalerako tresna moduan agertu ziren diziplina-
tzea eta lotuneak haustea helburu daukan sistemaren aurrean.

Halaber, oroimen historiko feministaren zeregina ere izan zen nabaria, baina
Punoko emakume liderren kasuan, batez ere, gaur egungo esparru institu-
zionalen aurretiazko borroka-genealogiei eman zietelako balioa. Erritoen, sin-
boloen eta ahozko narrazioen bitartez, emakume horiek oroimen kolektiboak
berreskuratu eta igortzen dituzte, eta, horrela, kidetza bera, jarraitasuna zein
justizia sendotzen dituzte. Bizkaiaren kasuan, oroimen feminista anitzaren
alde lan egiten jarraitu beharra dagoela aipatu zuten, emakume dibertsoen
ekarpenak aitortu daitezen, askotan kontakizun ofizialek isilarazi edo ikusezin
egiten dituztelako.

Oro har, emozioen, gorpuztasunen eta oroimenen azterketak agerian utzi
zuen ezinegonaren politizazioan indarkeriak aipatu behar direla, gorputzetan
nahiz lotuneetan sorrarazten dituzten ondorioak aitortu behar direla eta kon-
ponketarako zein erresistentziarako baldintza material, afektibo eta sinboli-
koak eratu behar direla. Hartara, emozioak ez dira arrazoi politikoaren beste
aldean dagoen dimentsioa, borroka feministak bizitza zehatz, gorpuztu eta
kolektiboan ainguratzen dituen indar eraldatzailea baizik.

59



60

Lotuneak zein sareen sorrera eta salaketa
publiko bateratua

Topaketen zikloak utzi zituen ikaskuntza ahaltsuenetakoaren bidez, egiaztatu
egin zen badagoela emakume dibertsoen arteko (lurralde, ibilbide eta belau-
naldi desberdinetakoak) egituraketa gauzatzerik eta horrez gain, premiazkoa
eta eraldatzailea ere badela. Peruko eta Bizkaiko testuinguruak desberdinak
badira ere, emakume parte-hartzaileek azkar-azkar erreparatu zieten hona-
ko arlo hauetan bizitako antzeko esperientziei: egiturazko indarkeria, isola-
mendu politikoa, zilegitasuna kentzeko prozesu instituzionala eta isiltasun
sinbolikoa. Hori dela eta, elkarren aitortzarako zubiak ezarri eta konfiantzako
lotuneak sortu ziren haien artean.

Lotune horiek ez ziren arlo afektibora mugatu, ordea. Prozesuan bertan, hain
zuzen ere, eratzen ari den nazioz haraindiko sare politikoa sortu zen, eta ho-
nako hauexek ditu oinarri: entzunaldi aktiboa, desberdintasunen errespetua
eta indarkeriei aurre egiteko estrategien bilaketa partekatua. Sare hori, ordea,
ez da unean uneko edo egoeraren araberako aliantza, trukerako, laguntzara-
ko eta salaketa bateraturako sare iraunkorra baizik. Gainera, muga naziona-
letatik haratago doa, eta feminismo anitz bezain globalerako kidetza sendo-
tzen du.

Indarkeriak modu kolektiboan aipatzeko jarduerari esker, interpretaziorako
esparru erkidea eratu zen. Bertan, gainera, banakako esperientziek dentsi-
tate politikoa daukate, eta beste emakume batzuen borroken bidez egitu-
ratzen dira. Diagnostikoaren dimentsio kolektibo horrek kontzientziazioa
sustatzen du, baina, horrez gain, salaketa publikorako diskurtso partekatuen
sorrera errazten du, instituzioetara, komunikabideetara eta erkidegoetara jo-
tzeko gaitasuna dutela kontuan hartuta.

Aldi berean, komunikazio feministarako berezko guneak sortzeko bultzada
sendotu zen, bertan emakumeek euren historiak euren hitzen bitartez, euren
ahotsen bidez eta eurek nahi dutenean azaldu ditzaten. Babeserako sistema
instituzionalen inguruko mesfidantza nagusi denez eta komunikabideetan
indarkeriak ikusezinak direnez, emakume asko modu autonomoan hasi zi-
ren narrazioak ekoizten (irrati komunitarioen, sare sozialen eta performan-



ce-ekintzen bidez), erresistentziari eusteko, agerian jartzeko eta zilegitasuna
eratzeko tresna moduan.

Horrez gain, zikloari esker, argi eta garbi utzi zuten zeinen garrantzizkoa den
sare horiei topaketako unetik haratago eustea. Emakume parte-hartzaileek
aitortu egin zuten lotune horiek bere horretan irautea (trukeen, aldian aldiko
topaketen, aliantza estrategikoen edo lan bateratuaren bidez) ezinbestekoa
dela sistemak inposatutako higadurari eta zatiketari aurre egin ahal izateko.
Alde horretatik, sare partekatua arnasa luzeko tresna politikoa da, eta lagun-
tasunerako nahiz ekintza koordinaturako jarri daiteke abian, eskubideetan
atzera egiten denean edo indarkeriak sortzen direnean.

Azken batean, zikloaren esparruan ehundu zena topagunea ez ezik, nazioz
haraindiko erkidego politiko feministaren hasiera ere izan zen, eta, bertan,
indarkerien egiturazko azterketa bateratzen da aliantzen eraketa afektiboa-
rekin. Erkidego horrek, gainera, elkarren arteko aitortza zein ibilbideen aniz-
tasuna ditu oinarri, eta eraldaketa kolektiboaren, justizia sozialaren zein duin-
tasun partekatuaren aldeko apustua egiten du.

61






ERRESISTENTZIARAKO e
ERALDAKETARAKO

ESTRATEGIAK

S e
— e i A s
S— "i‘ ——
\ - s . —
—— 3 c—
—— —
M- - 2 —
e L} .- ~ ——
m— -~ [ e
! "\
"
i et e o Te—







Erresistentziarako eta
eraldaketarako estrategiak

Laguntza-sareak, erresistentzia eta
ahizpatasuna

Euren ibilbideetan pairatzen dituzten bakardadearen, oldarkortasun institu-
zionalaren eta egiturazko indarkeriaren aurrean, topaketen zikloko emakume
parte-hartzaileek irmo-irmo adierazi zuten zeinen garrantzitsuak diren ema-
kumeen arteko sareak, eusteko, zaintzeko eta eremu politikoak modu kolek-
tiboan eraldatzeko estrategia ahaltsuenetakoa dira-eta. Laguntasun emozio-
nalerako tresnak ez ezik, sare formal edo informal horiek zilegitasunerako,
ikaskuntzarako eta, antzekotasunetatik, boterearen eraketarako erabilitako
eremuak ere badira. Askotan, zenbait esparru feministaren esanetan, biziaren
jasangarritasunerako egiturak edo lotunearen ekonomiak dira. Horregatik,
elkarren arteko zainketa eta afektua borrokaren oso dimentsio politikoa dira.

Emakume hautetsi batek irmo-irmo adierazi zuenez, “emakumeen sarea
eduki ez banu, etxera joango nintzen. Bene-benetan!” (1. saioa: Emakume
hautetsiak). Hartara, sareak eremu afektibo eta politikoak direnez, konfian-
tzatik hitz egiteko, indarkeria naturalizatuak aitortzeko, estrategiak parteka-
tzeko eta bizipenei zentzu kolektiboa aurkitzeko aukera ematen dute, bes-
tela, egoera horiek isolatuta bizi dituztela kontuan hartuta. Beste emakume
batek hauxe esan zuen, hautetsi moduan izandako hastapenak gogoratzean:
“ez nekien nire errua zen ala ez. Zoratzen nengoela uste nuen. Orduan, beste
emakume batzuekin hitz egin nuen, eta guztioi gertatzen zitzaigula ikusi
nuen. Hortxe aldatu zen dena” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

Horrelako eremuetan, elkarren arteko aitortza eta bizitakoari hitzak jartze-
ko aukera 0so-0s0 egintza politikoak dira. Indarkeria banakakotzeko logika
hausten dute, eta, horri esker, arlo pertsonala egiturazkoa ere badela ulertzen
da. Emakume parte-hartzaile baten esanetan, “emakume kide batek begira-
tu eta zera esan zidan: ‘hau indarkeria politikoa da’. Hori baino ez. Judizioa

65



66

itzuli zidan. Eutsi egin zidan” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Begirada horrek
min eman, babestu, konpondu eta zilegitasuna eman duenari jartzen dio ize-
na.

Sare horiek alderdien edo instituzioen esparrutik haratago doaz. Batzuetan,
zenbait udalerritako, mugimendutako edo herrialdetako emakumeen artean
hedatzen direnez, lurraldeen arteko eta zeharkako aliantzak sortzen dira.
“Beste udalerri batzuetako emakume kideok elkarri idazten diogu, mozio
garrantzitsuak ditugunean. Elkarri laguntzen diogu, eta baliabideak truka-
tzen ditugu. Badakigu hortxe gaudela” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Beste
batzuetan, laguntasuna egunerokoagoa da, baina erabakigarria ere bai: “ba-
tzuetan horri buruz norbaitekin hitz egin ahal izatea baino ez erresistentzia-
rako modua da” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

Elkarteen arlotik, sarea eratzeko esperientzia zehatzak partekatu zituzten;
esate baterako, Bizkaiko Berdintasunerako Kontseiluko erakundeetako batek
banakako laguntasun juridikoa bateratzen du entzunaldi aktiborako talde-
eremuekin. Prozesu horien ondorioz, emakumeek autokudeatutako taldea
ere sortu da, eta, bertan, elkarri laguntzen diote. “Zuretzat lagungarria izan
dena lagungarria izan daiteke niretzat”, adierazi zuen emakume desgaitu
batek (2. saioa: Kontseilua), esperientziaren bidez jokabideak partekatzea zei-
nen baliotsua den azpimarratu nahian.

Sare horiek abian ere jartzen dira indarkeria-mota latzenen aurrean; esate ba-
terako, jazarpen digitala. Emakume hautetsi bat eraso bateko biktima izan
zen kontua hackeatu ziotenean, eta azaldu egin zuen emakumeen taldea
izan zela laguntzarako eta salaketa kolektiborako katea koordinatzea lortu
zuena. “Emakumeak ezin izan zuen hori guztia geldiarazi, harik eta emaku-
me guztiok antolatu eta salaketa-katea egin genuen arte, Facebookek jaitsi
zezan. Lan kolektiboa izan zen” (2. saioa: Kontseilua).

Sare horiei sakontasuna ematen dieten beste elementuetako bat haien be-
launaldien arteko dimentsioa da. Emakume nagusiek itxaropentsu agertu
ziren, neska gazteek konpromisoa zutela ikustean, eta neska gazteek aitor-
tu egin zuten zeinen garrantzitsua zen aurretiazko borrokekin bat egitea eta
hutsetik ez hastea. Belaunaldien arteko elkarrizketa horri esker, oroimen ko-
lektiboa ehuntzen da, eta feminismoa hainbat ahotsen, ibilbideren eta erre-



sistentziaren bidez eratzen dela aitortzen da.

Landa-inguruneetako edo jazarpen instituzionala ezaugarri bereizgarri du-
ten eremuetako emakumeek autoantolaketa ere aipatu zuten indarkeria po-
litikoari aurre egiteko erresistentzia moduan. Landa-inguruneko emakume
alkate ohi baten esanetan, “antolatu egiten gara, ahaldundu egiten gara eta
salatu ere egiten gaituzte... Hala ere, ezin izan gaituzte geldiarazi” (3. saioa:
Emakume liderrak). Beraz, hemen, antolakuntza feminista agertzen da isila-
razteko saialdiari emandako erantzun zehatz moduan, baita higadurari aurre
egiteko zainketa politikorako tresna moduan ere.

Kriminalizazioa edo higadura emozionala nagusi den testuinguruetan, lagun-
tza afektiboa funtsezkoa da erabat. “Ni neu gero eta indartsuagoa nintzen,
esku laguna neukalako eta zera esaten zidalako: ‘ez zaude bakarrik, Manue-
la zure etxea da, Manuela zure ama da’”, partekatu zuen Peruko emakume
lider politiko batek (3. saioa: Emakume liderrak). Konfiantzazko eta afektuzko
sare horiek borrokari eusten diote, baina, horrez gain, zainketaren etikaren
bidez botere-guneetan lekuratzeko aukera ere ematen dute.

Gazteen eta unibertsitarioen arloan, estrategia politikoak aipatu zituzten, lo-
gika helduzentrikoa edo akademizista hausteko eta prestakuntzarako, zain-
ketarako eta feminismoari buruzko mitoen desagerpenerako eremu seguru,
horizontal eta dibertsoen aldeko apustua egiteko. Bultzada hori nazioarteko
aliantzekin ere badago lotuta, eskubideetan gertatutako atzerakuntzen au-
rrean babesteko, ikasteko eta egituratzeko sistemak direla kontuan hartuta.

Peruko aktibistek sare horiei esker lortutako eragin politiko feministaren adi-
bideak partekatu zituzten; esate baterako, berariazko egitura instituzionalak
sortzea, emakumeen azpigerentziak, adibidez, eta udal-ordenantzak onar-
tzea, urteetan eta urteetan erakundeak, emakume lider komunitarioak eta
tokian tokiko agintariak elkarren artean egituratu ostean.

Era berean, artea eta herri-kultura aldarrikatu ziren erresistentzia kolektibo
moduan: batukadak, performanceak, oinazea salaketa bihurtzen duten ekin-
tza sortzaileak eta erkidegoko bertako isolamendua. “Borrokak badu soinu-
rik”, esan zuten. Soinu hori (alaia, haserretua eta itxaropentsua) emakume
askori eusten diena da politika instituzionalak kale egiten dienean.

67



6.2

68

Oro har, emakumeen sareak oinazearen aurrean eusteko eremuak baino
gehiago dira. Eraldaketarako egitura biziak dira, eta, bertan, lotunearen, en-
tzunaldiaren nahiz elkarrekikotasunaren bidez egiten da politika. Bertan,
ahizpatasuna eguneroko jarduketa da, erresistentzia partekatzen da eta itxa-
ropena gorpuzten da. Zatitu eta isolatzen duen sistemaren aurrean, sareek
erkidegoa ehuntzen dute. Edonola ere, sare horiek erronka handiei ere aurre
egin behar diete; esate baterako, ezegonkortasuna, indarkeria edo premia
politikoa ezaugarri bereizgarri dituzten testuinguruetan lotuneei eusteko, sa-
rea zaindu behar da, erantzukizunak birbanatu behar dira eta zatiketari aurre
egin behar zaio. Batzuetan, barruko tentsioak ere badaude; esate baterako,
emakume batzuen gainkarga edo belaunaldi, kultura edo politika arloko di-
bertsitateak integratzeko zailtasunak. Izena jartzea eta modu kolektiboan
kudeatzea feminismoa sendotzeko prozesuaren beraren parte da. Hala ere,
harremanezko politika feminista gorpuztu eta erresistentearen zutabe sen-
doenetakoa da oraindik.

Prestakuntza, eragin politikoa eta
komunikazioa

Bazterkeria, indarkeria sinbolikoa eta haien ekarpenen ikusezintasuna ezau-
garri bereizgarri dituen ordena politikoaren aurrean, topaketen zikloan parte
hartu zuten emakumeek prestakuntza, eragin politikoa eta komunikazio fe-
minista aipatu zituzten erresistentziarako eta eraldaketarako funtsezko tres-
na moduan. Estrategia horiei esker, badute bizitako era guztietako indarke-
rietatik defendatzerik eta, horrez gain, sen ona lortzeko borrokatzerik, botere
kolektiboa eratzerik eta, ikuspegi feministaren bidez, joko instituzionalaren
arauak berregituratzerik.

Emakume hautetsientzat, etengabeko prestakuntza nahitaezko premia da.
Haietako batek esan zuenez, “politikan egoteko, ondo prestatuta egon behar
gara, geure lana egiteko eta, horrez gain, geure burua defendatzeko” (1.
saioa: Emakume hautetsiak). Ikaskuntza hori teknikoa baino gehiago da. Izan
ere, ulertu egin behar da matxismoak nolako eragina daukan botere-egiture-
tan, nola egituratzen diren indarkeria sinbolikoak eta nola eratu behar diren
haiei aurre egiteko tresnak. “Ez da hirigintzari edo aurrekontuei buruz baka-



rrik jakin behar, horixe ere beharrezkoa den arren. Eremu horietan egoteko
moduko tresna feministak edukitzea da helburua”, adierazi zuen beste parte-
hartzaile batek.

Emakume askoren esanetan, euren prestakuntza autokudeatu behar izan
dute, eta, horretarako, giza talde feministek antolatutako mintegietan, topa-
ketetan edo guneetan parte hartu dute. Alderdiek edo administrazioek be-
rariazko prestakuntzarik ematen ez dutenez, emakume askok ikasteko beste
modu batzuk bilatu behar izan dituzte, jakintzak bereganatzeko eta, horrez
gain, euren esperientzia politizatzeko eta bizitakoari zentzu kolektiboa aur-
kitzeko. “Uste nuen ni neu nintzela, balio ez nuela. Orduan, tailer feminista
batera joan nintzen, eta arazo pertsonala ez zela ulertu nuen, egiturazkoa
baizik” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Jakintza feminista hori ez da bakar-ba-
karrik eratzen, honako hauexen bidez sortzen delako: elkarri entzutea, oroime-
na partekatzea eta egiturazko ereduen erakusgarri diren banakako bizipenak
lotzea.

Komunikazioaren dimentsioa ere aipatu zuten lehia nagusirako arlo moduan.
Emakume parte-hartzaileen esanetan, arreta handi-handiz zaintzen dituzte
jendaurrean egiten dituzten agerraldiak, jakin badakitelako etengabeko zain-
tzapean daudela. “Asko zaintzen dugu nola hitz egiten dugun, nola idazten
dugun. Izan ere, jakin badakigu txarto esandako edozein hitz geure kontra-
koa izango dela” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Hiperagerpen horrek, ordea,
ez ditu geldiarazi, komunikaziorako estrategia eraldatzailea jarri dutelako
abian eta, bertan, hitza bera tresna politikoa delako. “Komunikazioa eragiteko
modua ere bada, gertatzen zaiguna pertsonala barik politikoa dela esateko
modua, alegia” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

Horren haritik, Bizkaiko Berdintasunerako Kontseiluko emakumeek azaldu
egin zuten nola egituratzen dituzten prestakuntza, komunikazioa eta eragina,
ikuspegi kolektibo eta kokatuaren bitartez. “Ikasi egin behar izan genuen nola
eskatu zerbait gai-zerrendan sartzeko eta termino teknikoen bidez nola hitz
egin. Prestatu egin ginen, kontseiluetan isilarazi ez gintzaten” (2. saioa: Kon-
tseilua). FECORen, elkarte komunitarioetan edo antzeko eremuetan, tailerrak,
hitzaldiak, diagnostikoak eta bideoak garatzen dituzte, esperientzia bera ekin-
tza politikoarekin lotzeko. “Prestakuntza lantzen dugu, baina eragina ere bai.
Agiriak aurkezten ditugu, erantzunak eskatzen ditugu” (2. saioa: Kontseilua).

69



70

Peruko erakunde feministek azaldutakoak bezalako jazarpen instituzionala
eta atzerakuntza demokratikoak ezaugarri bereizgarri dituzten testuingu-
ruetan, prestakuntza politiko eta juridikoak are estrategikoagoa den balioa
dauka. “Nik neuk ez nekien bizi nuena jazarpen politikoa zenik, Manuela
Ramosen prestakuntza batera joan nintzen arte” (3. saioa: Eragile sozialak).
Hezkuntza feminista funtsezkoa izan da, indarkeriak antzemateko, legezko
erantzunak egituratzeko eta, isilarazteko saialdien aurrean, babeserako me-
kanismoak abian jartzeko. Herritarren behatokien sorrera eta indarkeria ins-
tituzionaletarako lege-babesaren defentsa kontuan hartuta, ekimen horiek
egiaztatu egiten dute nolako boterea duen gizarte zibil antolatuak eutsitako
eraginak.

Aldi berean, komunikazio politiko feminista erresistentziarako lubakia da dis-
kurtsoak hutsik daudenean eta kriminalizatzen dituztenean. “Ospe ona ken-
tzeko kanpainei aurre egin behar diegu, baina gure borrokak ezabatzen di-
tuen isiltasunari ere bai. Horregatik, geure baliabideak behar ditugu, geure
narrazioak, alegia” (3. saioa: Eragile sozialak). Irrati komunitarioek, sare sozia-
lek edo ekintza kulturalek edukiak sortzen dituztenez, ezkutatutako erreali-
tateak jartzen dira agerian, salaketari eusten diote eta kontakizun ofizialetik
kanpo utzitako emakumeen ahotsak areagotzen dira.

Azkenik, Munduko Emakumeekin egindako bilerako parte-hartzaileek azpi-
marratu zutenez, estrategia horiek ez dira defentsara mugatzen, alternatiba
politiko zehatzak ere eratzen dituztelako. Hona hemen jakintza kokatuak eta
ekintza feministak egiturak behetik eraldatzeko duten gaitasunaren adie-
razgarri diren zenbait adibide: indarkeria instituzionalaren herri-behatokia
sortzea, legeak konkistatzea, Peruko jazarpen politikoari buruzkoa, esaterako,
edo, partaidetzazko prozesuen bidez, tokiko araudiak sortzea. Nahiz eta as-
kotan ekimen horiek bazterretatik sortzen diren, zenbait lurraldetan egitura
publikoak iragazi dituzte; esate baterako, tokiko instituzioekin lan egiteko es-
perientzietan, genero-ikuspegidun diagnostikoak egiten edo, begirada femi-
nista kokatuaren bidez, berariazko prestakuntzak batera sortzen hasi direla
kontuan hartuta.

Oro har, bildutako kontakizunek agerian uzten dute prestakuntza feminista,
komunikazio eraldatzailea eta eragin politikoa hiru zutabe banaezinak dire-
la bidezkoagoa, inklusiboagoa eta emantzipatzaileagoa den politika eratze-



ko orduan. Ez dira tresna osagarriak, erresistentziarako nahiz aldaketarako
erabateko jarduketak baizik. Haiei esker, hain zuzen ere, emakumeek hitza
hartzen dute, esparru publikoa okupatzen dute zilegitasunez eta boterea lor-
tzeko lehiatzen dira zainketaren, justiziaren zein kolektibotasunaren etikaren
bitartez. Politika tradizionala bazterkeriaren bidez eratzen den testuingurue-
tan, estrategia feminista horiek eremuak lortzeko lehiatzen dira, baina arlo
politikoaren zentzuak lortzeko ere bai.

Partaidetza komunitarioa, belaunaldien
artekoa eta nazioz haraindikoa

Askotan, politika instituzionalak benetako bizitzatik aldendutako banakako
logika teknokratikoak ditu ezaugarri bereizgarri, eta, horren aurrean, zikloko
emakume parte-hartzaileek partaidetza-sistema kokatu, komunitario eta
harremanezkoen alde egin zuten, honako hauxe dutelako elikagai: lurralde-
erroketa, belaunaldien arteko elkarrizketa eta emakumeen arteko nazioz ha-
raindiko lotuneak. Partaidetza horren helburua ez da hurbil egon nahi izatea
bakarrik, jakinaren gainean ezarritako estrategia politikoa ere badelako, eus-
teko, zilegitasuna lortzeko eta egiturak behetik eraldatzeko.

Lehenengo saioetatik, emakume hautetsiek behin eta berriro esan zuten ins-
tituzioetara ez zirela banan-bana eta halabeharrez iritsi, auzokoen, feminis-
ten, sindikatuen edo erkidegoaren mugimenduetan aldez aurretik garatuta-
ko ibilbide kolektiboen ondorioz baizik. Emakumeetako batek argi eta garbi
adierazi zuenez, “instituzioetara ez gara bakar-bakarrik iristen, geure ibilbi-
de kolektiboak ditugulako bidelagun. Sustrai horiekin daukagun lotunea
ez galtzea da garrantzitsuena” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Emakume
askorentzat, jatorrizko erkidegoekin dituzten lotune horiei eustea isolamen-
du instituzionalari aurre egiteko, zilegitasunari eusteko eta, arlo bateratutik,
politika eratzen jarraitzeko modu zehatza da. Emakume batzuek konfiantza-
ko zirkuluen bidez egiten dutenez, kontsultatu, partekatu eta egindakoaren
berri ematen dute. “Noizean behin batzartzen gara, elkarrekin zer gertatzen
den eta zer egin pentsatzeko” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

Sustrai komunitario hori Bizkaiko Berdintasunerako Kontseiluko tokian toki-

71



72

ko erakundeen kontakizunetan ere aipatu zen. Zenbait ekimenetan, Urtue-
llako Erkidego Beltzaren edo ONEKAREN ekimenean, esaterako, ezin argiago
utzi zen partaidetza politikoa eremu seguru, irisgarri eta afektiboen sorrera-
rekin dagoela lotuta eta emakume nagusiek, arrazializatuek edo baztertuek
badutela bertan elkartzerik, adierazterik eta antolatzerik. Emakume parte-
hartzaile baten esanetan, “jarduerak egiten ditugu, etxetik irten daitezen eta
harremanetan egon daitezen” (2. saioa: Kontseilua). Aldi berean, eremu ho-
riek partaidetza eraldatzailerako babeslekua, eskola eta haztegia ere badira.

Aldi berean, askotan aipatu zen belaunaldien arteko dimentsioa funtsezko
estrategia dela mugimendu feministei eusteko orduan. Emakume nagusiek
zirrara handiz adierazi zuten neska gazteei begirune handia dietela. “Pozaren
pozez eta ilusioz noa, emakume gazteak ikusi ditudalako” (2. saioa: Kontsei-
lua). Emakume gazteek, ordea, eskerrak eman zituzten bidea urratu zutenen
oroimen, esperientzia eta legatuagatik. “Nik neuk ikasi egin dut, beste ema-
kume batzuek irakatsi egin didatelako. Niretzat oinarrizkoa da orain hurbil-
tzen ari direnei laguntzea” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Jakitate, afektu
eta estrategia horien igorpena honako hauexei aurre egiteko tresna politikoa
da: higadura, instituzioen oroimenik eza eta desberdintasunezko txandaketa.
Horri esker, haria ebaki gabe eusten diote borrokari, eta sustraiak zein hegoak
dituen politika feminista eratzen dute.

Halaber, zikloaren formatuari berari esker, partaidetzaren esperientzia nazioz
haraindikoa izan zen, azterketak aberastu zituen eta zenbait testuingurutako
borroken, indarkerien eta erresistentzien arteko lotuneak ezarri ziren. Peru-
ko emakume liderren ahotsek inspirazio-iturritzat, ikasbidetzat eta ispilutzat
hartutako indarkeria kolektiboa ekarri zuten. “Asko-asko ikasi behar dugu
emakumeek Amerika Latinoan, Afrikan... garatutako borroketatik. Emaku-
me horiek alaitasunaren eta kolektibotasunaren bidez aurre egiten irakasten
digute” (1. saioa: Emakume hautetsiak), azaldu zuen parte-hartzaile batek.
Hartara, aukera politikoa ireki zuen feminismoaren beste geografia batzue-
tarantz.

Peruko erakunde feministek eta sozialek behin eta berriro esan zuten pre-
miazkoa zela oroimenerako eta adierazpen komunitariorako eremuak sor-
tzea; esate baterako, eraildako emakumeen izenak daramatzaten tapaki
brodatuak edo landa-inguruneetako ekintza pedagogikoak, bertako gazteen



partaidetza oraindik ere mugatua dela kontuan hartuta. Proposamen horiek,
ordea, ez dira apaingarriak, 0so-oso eginkizun eraldatzailea dutelako oroi-
mena abian jartzeko, isiluneak hausteko eta aliantza berriak egituratzeko or-
duan. “Mutilek ehundu egiten zuten, eta zera ere bazioten: gaur, pankarta
egin nahi dut” (1. bilera: Munduko Emakumeak).

Azkenik, eskubideen aurkako diskurtsoek gero eta indar handiagoa daukaten
testuinguruetan, azpimarratu egin zen zeinen garrantzitsua den lurraldeen
eta zenbait eratako mugimenduen arteko sareak ehuntzea, isolamenduari
aurre egin ahal izateko. Sare horiek oihartzun handiagoa ematen diete sala-
ketei, eta, horrez gain, itxaropen feministari eusteko aukera ere ematen dute,
baita bizian, justizian eta zainketan oinarritutako politikaren aldeko apustua
egiteko aukera ere. Nazioarteko aliantza horiek ez dira norabide bakarreko
elkartasun-egintzak, atzeraelikatzen diren eta elkarri indarra ematen dieten
borroken gurutzaketak baizik. Eskubideen aurkako diskurtsoak hainbat eta
hainbat geografiatan aurrera egiten ari direnean, sare horiek ezkutu sinboli-
ko eta politikoak ere badira, eta behar besteko aukera ematen dute beldurrari
aurre egiteko, desberdintasuna zilegi egiteko eta itxaropen feminista batera-
tuari eusteko.

Oro har, entzundako ahotsek agerian uzten dute politika feminista ez dela
bolizko dorre instituzionaletik egiten, beste emakume batzuekin partekatu-
tako zorutik baizik: auzotik, elkarteen saretik, landa-inguruneko herrietatik,
amatasunetatik nahiz zaurietatik eta historia kolektibotik. Hain zuzen ere, be-
launaldien arteko eta nazioz haraindiko aingura komunitario horretan bertan
dago feminismo politiko garaikidearen ahalmen eraldatzaile handienetakoa.

Zainketa kolektiboak ¢ta norberaren
zainketak

Emakume parte-hartzaileen kontakizunetan, zainketa kolektiboa eta norbe-
raren zainketa ez dira ez jarduketa osagarriak ez banakako egintzak, oldarkor-
tasuna, higadura emozionala eta egiturazko indarkeria ezaugarri bereizgarri
dituzten testuinguruetan partaidetza feministari eusteko ezinbestekoak di-
ren estrategia politikoak baizik. Ongizateari buruzko banakako diskurtsoak

6.4

73



74

albo batera utzita, zainketak sistema patriarkal zein neoliberalaren ondorioz
sortutako nekeari aurre egiteko jarrera politiko kolektiboa direla azaldu zuten.

Indar handieneko ideien artean, politika ikuspegi feministatik egitean sortu-
tako gainkarga emozionala aipatu zuten. Inguru oldarkorretan daudenean,
eraso sinbolikoak pairatzen dituztenean eta beste emakume batzuen eskae-
rei eutsi behar dietenean, higadura sakon-sakona sortzen da. Emakume zi-
negotzi batek honelaxe laburbildu zuen: “politika honek nekatu egiten zaitu.
Bakar-bakarrik zaude, ingurune oldarkorrean zaude eta, horrez gain, beste
emakume batzuen egonezinak ere badaramatzazu soinean. Sarerik ez badu-
zu, ez duzu eusterik” (1. saioa: Emakume hautetsiak).

Horren aurrean, emakumeen arteko konfiantza-sareak funtsezkoak dira ar-
nasteko, eusteko eta nor bere onera itzultzeko. Zenbait emakume hautetsik
azaldu zutenez, oso garrantzitsua da arlo instituzionaletik kanpo dauden “ki-
detasun-taldeak” edukitzea, ezinegonak partekatzeko, negar egiteko, barre
egiteko edo, besterik gabe, epaituak izan gabe elkarrekin egoteko. “Egun
batzuetan, lur jota irteten naiz, baina gero talde batekin elkartzen naiz, eta,
bertan, den-dena aldatzen da. Barre egiten dugu, negar egiten dugu, elkar
besarkatzen dugu... Horrek guztiak bizia ematen dizu” (1. saioa: Emakume
hautetsiak).

Haien esanetan, umore partekatua zainketarako eta erresistentziarako tresna
ahaltsua da. Seriotasun instituzionalaren eta etengabeko presioaren erdi-er-
dian, barreak balio eraldatzailea dauka. “Barrerik ez badago, ez dago iraul-
tzarik. Gainera, ulertzen dizuten eta hortxe egotea zer den badakiten beste
emakume batzuekin barre egitea sendagaia da benetan” (1. saioa: Emakume
hautetsiak).

Halaber, azaldu egin zuten zeinen premiazkoa den mugak eurak aitortzea
eta autoeskaeraren logika desegitea. Gelditzen, atseden hartzen edo eskuor-
detzen ikastea ez zuten ahuleziatzat hartu, bizirauteko estrategiatzat baizik.
Emakume batek ezin argiago esan zuenez, “ezetz esaten, atseden hartzen
eta neure burua zaintzen ikasi behar izan dute. Bestela, hautsi egiten naiz, eta
ezin dut jarraitu. Hori, ordea, ez da neurekoikeria, estrategia baizik” (1. saioa:
Emakume hautetsiak).



Sinbolikoagoa eta espiritualagoa zen begiradatik, naturarekiko harremana
eta Patxamama ere aldarrikatu zituzten orekaren, gidaren eta zainketaren
iturri moduan. Emakume batek halaxe adierazi zuen kontseiluarekin egin-
dako saio batean: “beti-beti, Patxamamari, Lurrari eskerrak emateko ohitura
daukagu. Gainera, hori egiten ez dugunean, gauzak ez doaz ondo” (2. saioa:
Kontseilua). Behinolako mundu-ikuskera horrek norberaren ongizatea eta
ongizate kolektiboa lotzen dituenez, ingurunearekiko elkarrekikotasuna dau-
ka.

Emakumeen esanetan, entzunaldi aktiboa, pareen arteko babesa eta epairik
gabeko laguntasuna funtsezkoak dira sare komunitario feministan. “Batasu-
na da garrantzitsuena, baita gauzak batzea ere. Epaitu gabe entzuten dugu”
(2. saioa: Kontseilua), baieztatu zuen parte-hartzaile batek, elkarren arteko
zainketa erresistentzia-modua ere badela azpimarratzeko.

Mugimendu sozialek nabarmendu egin zuten zeinen beharrezkoa den zain-
ketak edozein estrategia kolektiboren egiturazko parte moduan integratzea.
“Hori guztia egiteko, garrantzitsua da zainketak kontuan hartzea eta zainke-
tak ziurtatzea, banatzea eta aitortzea” (3. saioa: Eragile sozialak), azaldu zuen
emakume lider batek, ekintza feministaren bihotzean bertan daukan lekua
aldarrikatu nahian.

Feminismoari zilegitasuna kentzen dioten eta zainketen defentsa barregarri
uzten duten diskurtsoek aurrera egin dutenez, emakume askok sormenaren,
duintasunaren eta erkidegoaren bidez erantzun dute. Osoko bilkura latz ba-
ten ostean emakume kideek emandako besarkada, babeserako nazioarteko
sareak edo jatorrizko hizkuntzak darabiltzaten eremu komunitarioak kon-
tuan hartuta, eusten, konpontzen eta eraldatzen duten hari ikusezin bezain
iraunkorra dira zainketak.

Azken batean, aldarrikatu egin zuten zainketa bera (banakakoa eta kolekti-
boa) jardun etiko, politiko eta erradikala dela eta behar besteko gaitasuna
duela autosufizientziaren agintaldi liberalari erronka botatzeko eta gorpuztu-
tako, harremanezko eta 0so-o0so gizatiarra den feminismoa eratzeko. Honako
hauxe da, hain zuzen ere: biziari eusteko aukera, higadura instituzionalaren
aurkako tresna politikoa eta boterea erabiltzeko beste modu baten aldeko
apustu zehatza.

75



76

Eraginerako, salaketarako eta bultzatutako
arau-aldaketetarako ekintzak

Zikloko saioetan bertan, emakume parte-hartzaileek praxi politiko feminista-
ren bidez bultzatutako eraldaketa instituzional eta sozialerako era askotako
ekintza zuzenak izan zituzten hizpide. Ekintza horien helburu bakarra, ordea,
ez da pairatutako indarkeriei aurre egitea, egiturazko aldaketarako agendari
erantzuten diotelako, honako hauxe xede duela kontuan hartuta: sen onaren
alde borrokatzea, boterearen logika patriarkalei erronka botatzea eta egitu-
rak instituzioetatik bertatik nahiz bazterretatik ere aldatzea.

Emakume hautetsien kasuan, mozioak, arau-proposamenak edo aurrekon-
tu-proposamenak aurkezteko orduan ikuspegi feminista kontuan hartzea
agerraldi politikorako gehien nabarmendu ziren tresnetakoa izan zen. Sarri-
tan, ekimen horiei bakar-bakarrik edo babes urriaz aurre egin behar dieten
arren, balio sinboliko eta politiko eztabaidaezina dute. “Neuk aurkeztu nuen
bakar-bakarrik. Banekien irtengo ez zela, baina mahaigaineratu egin nuen.
Izan ere, horren berri eman beharra dago, horixe bera ere badelako politika
egitea” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Entzun nahi ez dena aipatzeko, ezta-
baida deserosoak suspertzeko eta ukatutako errealitateak agerian jartzeko
gaitasuna erresistentzia-modua da berez.

Halaber, botere-guneetan bertan indarkeriak salatzeko orduan bide institu-
zionalak erabiltzea estrategia ausarta dela adierazi zuten, berehalako emaitza
gutxi baditu ere. “Barruko salaketa egin nuen. Ez zuen ezertarako balio izan,
baina hautsa astindu zuen. Horren ostean, beste emakume batzuek hitz egin
zuten. Banekien zer zetorkidan gainera, baina hori egiten ez baduzu, zigorga-
betasuna erabatekoa da” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Beti-beti salaketa
horien ondorioz zehapenik ezartzen ez den arren, kultura instituzional pa-
triarkalean sortzen dira arrakalak, eta kontzientziatzeko prozesu kolektiboak
sustatzen dira.

Bestetik, funtsezkoa ere izan da pairatutako indarkeriak jendaurrean age-
rian jartzea, babesteko, salatzeko eta kanpoko zilegitasuna eratzeko sistema
moduan. Sare sozialen, komunikabideen edo eremu komunitarioen bitartez,
emakume askok isiltasun-itunak haustea lortu dute. “Horren berri ematean,
neure burua babestu nuen. Izan ere, kanpoan horren berri bazuten, ezin zu-



ten entzungorrarena egin” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Alde horretatik,
narrazioa bera taktika politiko bihurtzen da.

Era berean, dinamizazio instituzional feministarako ekintzak ere partekatu
zituzten; esate baterako, berdintasunerako batzordeak, kontseiluak edo ema-
kume zinegotzien arteko sareak. “Batzordearen bidez, aldaketak bultzatu ge-
nituen protokoloetan, pleguetan, aurrekontuetan... Astiro garatu zen, baina
aztarna utzi genuen apurka-apurka” (1. saioa: Emakume hautetsiak). Horrela-
ko egiturei esker, aldaketa-prozesuei eusten zaie, eta jarraipena ematen zaie,
nahiz eta karguetan txandakatu edo arlo politikoan atzera egin.

Bizkaiko Berdintasunerako Kontseilukoek herritarren fiskalizaziorako eta
eragin egituraturako esperientziak izan zituzten hizpide. “Aldundiak kanpo-
ratuta zituen zerbitzuen jardunbideari buruzko azterketa egin genuen. Ikusi
genuen guztiari buruzko agiria aurkeztu genuen” (2. saioa: Kontseilua). Eran-
tzun instituzionala partziala izan bazen ere, behetik modu kritikoan behatzea
boteretsua dela erakutsi zuen ekintzak.

Peruko emakume liderrek arauen eta antolakuntzaren arloko aurrerapau-
so adierazgarriak partekatu zituzten. Besteak beste, tokiko gobernuetan
jazarpen politikoagatik zehapen ekonomikoak ezartzeko proposamena na-
barmentzen da. “Neure probintzian, zehapen ekonomikoak proposatzen ari
gara..; esate baterako, kontseiluaren bilera batean hitza kentzeagatik” (2.
saioa: Kontseilua). Indarkeriaren azterketa kokatuaren ondorioz sortutako
proposamen horiek zigor sinbolikoaren esparru tradizionalei botatzen diete
erronka, eta egoeraren berri emateko tresna zehatzak ezartzen dituzte.

Era berean, honako hauexek ere nabarmendu zituzten: kaleko jazarpenaren
aurkako ordenantzak, erabakitzeko gaitasuna duten gazte-kontseiluen so-
rrera eta eskaera komunitarioak zenbait tresnaren bidez egituratzeko proze-
sua; esate baterako, Emakumeen Agenda edo Emakume Ketxuen, Aimaren
eta Kiruen ltuna. “Emakume bakoitzak osasunean, hezkuntzan, indarkerian...
zeukan arazoa azaltzen zuen, eta argi-argi atera genuen zein ziren gogorre-
nak. Eskualdeko gobernuan aurkeztu genituen” (2. saioa: Kontseilua). Propo-
samen horiek agerian uzten dute ekintza feministak agenda publikoak eral-
datzeko gai diren proiektu politiko kolektiboak sortu ahal eta behar dituela.

Isiltasun instituzionala edo gelditasuna ezaugarri bereizgarri duten tes-

77



78

tuinguruetan, herritarrek indarkeria digitalei erantzuteko zehaztutako es-
trategiak ere ezarri ziren; esate baterako, emakume zinegotzi baten profila
hackeatzea. “Sare sozialetan koordinatutako ekintza izan zen, argitalpenak
ezabatzea lortu ahal izateko” (2. saioa: Kontseilua). Esperientzia horrek ahizpa-
tasun digitalari ematen dio balioa, online jazarpenaren aurkako defentsarako
eta konponketarako tresna da-eta.

Bestetik, administrazio publikoan generoaren ikuspegia zeharkakotzeko
ekintzak aipatu zituzten; esate baterako, protokoloen idazketan parte har-
tzea, argudio instituzionalak egitea, adierazleak garatzea eta ikuspegi femi-
nista kontuan hartzen duten datuak sistematizatzea. Askotan ikusezinak
diren zeregin horiek funtsezkoak dira berdintasunerako politika publikoei
egitura eta zilegitasuna emateko orduan.

Azkenik, azpimarratu egin zen eragin feminista ez dela eremu instituziona-
lera mugatzen, honako hauexetan ere agertzen delako: herri-salaketarako
ekintzak, aliantza komunitarioak, herritarren behatokien sorrera eta sormena
zein kultura eraldaketarako tresna moduan erabiltzeko prozesua. Salaketa
formala, plazako batukada, agiri teknikoa eta horma-irudi kolektiboa, hau da,
keinu oro politika feministaren barruan dago kokatuta, zentzuen alde borro-
katzeko, hierarkiei aurre egiteko eta jokoaren arauak eraldatzeko.

Horrelako ekintza asko oinarritik bertatik bultzatu badira ere, oraindik ere ez
dago aitortza instituzionalik, eta, horren ondorioz, bere egiturazko eragina
mugatzen da. Emakume parte-hartzaileen esanetan, instituzioek proposa-
men feministak entzun eta jaso behar dituzte, baina, horrez gain, eraginkor-
tasunez integratu behar dituzte, eraldaketarako agenda horietarako baliabi-
deak, jarraipena eta zilegitasuna bermatzeko.

Azken batean, zikloan bertan eraginerako aipatutako ekintzek ageri-agerian
uzten dute aldaketa politikoa egunez egunekoan, bazterretan, proposame-
nean eta elkarren arteko laguntasunean ere ehuntzen dela. Feminismo insti-
tuzional, komunitario eta herritarra indar eraldatzaile anitz eta egituratua da,
eta era askotako fronteetatik aurre egiten dio ordena patriarkalari. Hartara,
arrakalak egiten ditu botearen hormetan, eta emakume guztiontzat bidez-
koagoa, inklusiboagoa zein bizigarriagoa den demokraziaranzko bidea urra-
tzen du.









TKASKUNTZA KOLEKTIBOAK
ota JAKINTZA FEMINISTAN

EGINDAKO EKARPENAK







Ikaskuntza kolektiboak eta
jakintza feministan egindako
ekarpenak

Bizkaiko eta Peruko emakume lider feministen arteko trukerako prozesuaren
ondorioz, arlo politikoko indarkeria matxistei buruzko diagnostiko parteka-
tuak sortu dira, baina ikaskuntza kolektiboen, ekarpen metodologikoen eta
esanahi berria emateko prozesuen multzoa ere bai, elkargunetzako jakintza
feminista kokatua sustatzen dutela kontuan hartuta. Kapitulu honetan, espe-
rientzia zeharkatu eta eusten dioten ikaskuntzak azaltzen dira; esate batera-
ko, lidergo erresilientearen funtsezko elementuak, prozesuan bertan bizitako
tentsioak, oroimenaren balio politikoa eta modu kolektiboan eratutako tres-
na metodologikoak.

Lidergo erresilientearen funtsezko
elementuak

Bizkaiko eta Peruko emakume liderren arteko trukerako prozesuan bertan,
antzeko zenbait elementu antzeman ziren, eta lidergo feminista erresilien-
tearen erakusgarri dira, hau da, lidergo horiek eusteko eta birsortzeko behar
besteko gaitasuna dute oso testuinguru zailetan, egiturazko indarkerian eta
ezegonkortasun instituzionalean. Elementu horiek, ordea, ez datoz bat bana-
kako lidergoaren eredu tradizionalekin, lotuneetan, zainketetan eta jakitate
partekatuetan oinarritutako jarduketa kokatuak, kolektiboak eta etikoak di-
relako.

Besteak beste, honako hauexek dira osagai nabarienak:

® Gorputzaren eta esperientziaren kontzientzia po-
litikoa edukitzea: emakume liderrek ez dute euren
ibilbide politikoa euren bizipen pertsonal eta korpora-
letik bereizten. Indarkerien, amatasunaren eta migra-
zioaren oroimen gorpuztua kontakizun politikoaren

4.1

83



84

parte da. Euren biografiarekin duten lotune horrek
haien zilegitasuna sendotzen du, eta errealitatean sa-
kon-sakon sustraitutako diskurtsoak eratzeko aukera
ematen die.

Lotune afektibo eta politikoei eusteko gaitasuna
izatea: isolamendu instituzional edo sozialaren al-
dean, emakume liderrek babeserako, konfiantzara-
ko eta laguntasunerako sare formalak nahiz ez-for-
malak eratu eta zaintzen dituzte. Sare horiei esker,
indarkeriari aurre egiten diote, estrategiak parteka-
tzen dituzte eta ekintza kolektiboari eusten diote ur-
teen joan-etorrian.

Hitza eraldaketarako tresna moduan erabiltzea:
lidergo erresilienteak isildutakoa aipatzeko, norbe-
raren kontakizuna partekatzeko eta sen onaren alde
borrokatzeko gaitasuna dauka oinarri. Diskurtsoa ez
ezik, hitza bera sendatzeko, salatzeko, eragiteko eta
erkidego politikoa sortzeko modua ere bada.

Kolektibotasunaren aldeko apustua egitea, banaka-
ko merezimenduaren aldean: emakume parte-har-
tzaileek azpimarratu dutenez, lidergoa ez da banakako
konkista, prozesu kolektiboa baizik, eta genealogiak,
erreferenteak zein erkidegoak ditu elikagai. Aurretik
egon ziren emakumeak aitortzea eta gero datozenei
laguntzea boterearen jardun etikoaren parte da.

Zainketa ardatz politikotzat hartzea: hiperemankor-
tasuna eta deslotura emozionala sustatzen dituzten li-
dergo-eredu gizonduentzat ez bezala, emakume lider
erresilienteentzat zainketa (norberarena eta kolekti-
boa) da haien ekintza politikoaren printzipio gidaria.
Beraz, badakite gelditzen, sareari eusten, entzuten eta
mugak aitortzen.



® Tokian tokikoa eta globaltasuna egituratzea: ga-
tazkak haien egiturazko eta lurraldeko sustraiaren
bidez irakurtzeko gaitasuna eduki behar da, baina,
aldi berean, agenda zabalagoekin lotu behar dira (giza
eskubideen, justizia klimatikoaren edo nazioz harain-
diko borroka feministen agendak, esaterako), zehaz-
tasunean ainguratuta egon arren mundura zabalik
dagoen lidergoa sendotzeko.

® Erresistentzia sortzailea sustatzea, sistema patriar-
kalaren aurrean: emakume liderrek sormenaren,
umorearen, espiritualtasunaren edo artearen bidez
garatzen dute euren boterea, haustura sinboliko eta
kulturalerako moduak dira-eta. Horri esker, beldurra
ekintza bihurtzen da; oinazea, salaketa; eta bakarda-
dea, erkidego.

Laburbilduta, topaketen zikloan adierazi zen lidergo erresilientea ez dator
bat logika hegemonikoekin, politikan egoteko beste modu bat proposatzen
duelako eta bizitzan, harremanetan eta gizartearen eraldaketan oinarrituta
dagoelako. Lidergo horrek bere konplexutasuna besarkatzen du indar eral-
datzaile moduan, eta, hain zuzen ere, konplexutasun horretan bertan datza
bere indarra.

Prozesuko tentsioak, kontraesanak eta
indarrak

Peruko eta Bizkaiko emakume lider politiko, komunitario eta feministen ar-
teko topaketen zikloa nazioz haraindiko politika eratzeko jarduera erronkari
eta ezin aberasgarriagoa izan da berez. Irudi homogeneoa edo idealizatua
eskaini beharrean, prozesuak tentsioak/kontraesanak jarri ditu agerian, baita
aliantza feminista anitz, kokatu eta eraldatzailea ezartzeko aukerari eusten
dioten indar adierazgarriak ere.

1.2

85



Tentsioak eta kontraesanak

® Erreferentziako esparru politiko eta linguistikoan
dauden desberdintasunak: emakume parte-hartzai-
leak oso desberdinak diren testuinguru instituzional,
juridiko eta kulturaletatik abiatzen direnez, batzue-
tan desorekak sortzen dira tresna analitikoetan eta
indarkeriei izena jartzeko edo estrategiak zehazteko
eskuragarri dagoen hizkuntzan.

® Asimetria material eta sinbolikoak: horizontaltasu-
na xede nagusi zen arren, honako hauexekin lotuta-
ko desorekak sortu ziren: baliabide eskuragarriak,
jendaurreko agerikotasuna edo botere-guneetara
iristeko aukera. Asimetria horiek, ordea, ez dira beti
aipatzen, baina elkarreraginak zeharkatzen dituzte,
eta egonezina, zor-sentipenak edo partekatu gabeko
itxaropena sortu ditzakete.

® Feminismoen inguruko tentsioak: ibilbideak era
guztietakoak izan zirenez, feminismoari buruzko in-
terpretazioak desberdinak izan ziren, baina zenbait
gaireninguruan, batez ere; esate baterako, autonomia,
estatuaren zeregina, espiritualtasuna edo gizonen le-
kua. Desberdintasun horiek prozesua indargabetu ez
bazuten ere, errespetuz eta zabaltasunez hitz egin
behar izan zuten ezinbestean, ados egon ez arren ere.

® Mugimenduetan bertan dauden barruko kontrae-
sanak: zenbait emakume parte-hartzailek partekatu
zutenez, diskurtsoa berdintasunezkoa bada ere, era-
kunde feministek edo sozialek ere hierarkiak, in-
darkeria sinbolikoak edo bazterkeriak berregiten
dituzte, emakume gazteei, arrazializatuei, desgaituei,
landa-ingurunekoei eta disidenteei dagokienez. Kon-
traesan horiek barruko berrikuspenerako beharrezko
prozesuaren parte moduan aipatu zituzten.



Prozesuko indarrak

® Eremu seguru eta dibertsoaren sorrera: desber-
dintasunak desberdintasun, zikloak konfiantzara-
ko, zainketarako eta elkarren arteko aitortzarako
eremua eratzea lortu zuen, eta, bertan, emakumeek
askatasunez adierazteko, euren zauriak partekatzeko
eta estrategia kolektiboak egituratzeko aukera izan
zuten.

@ Jakitate ugarien aitortza: emakume parte-hartzai-
leek on-ontzat eman zuten jakitate komunitario, he-
rritar eta kokatuak jakintza politikoaren zilegizko
adierazpideak direla aitortzen duen ikuspegia, jakita-
te tekniko edo instituzionalen parean jartzen ditu-eta.

® Zentzu partekatuaren sorrera: saioetan bertan, hiz-
kuntza bateratua sendotu zen apurka-apurka, eta
bizitakoari izena jartzeko, egiturazko indarkeriak an-
tzemateko eta proposamen kolektiboak eratzeko au-
kera eman zuen, desberdinak izan arren erresistentzia
feministaren esperientziagatik lotuta dauden testuin-
guruetatik.

® Harreman-arloaren eta arlo afektiboaren aldeko
apustua: emankortasunaren edo berehalako emai-
tzen logikaren aurrean, prozesuak lotunea, afektua
eta zainketa jarri zituen erdigunean, ekintza politiko
feministaren zutabe moduan. Erabaki metodologiko
hori indar etiko eta politiko moduan baloratu zuten,
eta une zailenetan ere eutsi zion prozesuari.

® Lurraldeen arteko egituraketa: zikloak nazioz ha-
raindiko politika feminista egituratzeko aukera es-
kaini zuen, baina ez da estraktibista eta sinbolikoa izan
behar, aitortzan, truke horizontalean eta estrategien
eraketa bateratuetan oinarrituta egon behar delako.



4.3

88

Egituraketa hori etorkizuneko prozesuetan sendotu
beharreko ahalmena da, gainera.

Oro har, topaketen zikloak emakumeek politikan pairatzen dituzten indarke-
riak jarri zituen agerian, baina, horrez gain, desberdintasunaren erdi-erdian
jasangarriak diren aliantzak eratzeko beharrezkoak diren baldintzak ere bai.
Tentsioak, ordea, ez ziren oztopoak izan, eraldaketa kolektiboarekin konpro-
misoa daukan prozesu zintzo bezain sakonaren parte eratzailea baizik.

Oroimen kolektiboaren balio politikoa

Prozesuko ikaskuntza sakonenetakoa oroimen kolektiboa tresna politiko fe-
minista dela ulertzea izan da. Jardun oroigarri edo nostalgiko moduan sortu
beharrean, zikloko emakume parte-hartzaileek erresistentziarako baliabide,
belaunaldien arteko igorpen eta zentzu partekatuaren eraketa moduan eza-
rri zuten, zenbait lurraldetan bizitako indarkerien aurrean.

Topaketetan bertan sortutako kontakizunetan, esperientzia pertsonal edo
komunitarioen berri eman zuten, baina, horrez gain, borrokaren, sare afekti-
boen eta antolakuntza-ibilbideen genealogiak ere ehundu zituzten. Kontaki-
zun horiek ainguraketa politikoak izan ziren, eta, bertatik, zilegitasuna eman
zitzaien esakerei, nortasun kolektiboei eutsi zitzaien eta diskurtso ofizialen
aurka borrokatu ziren, emakumeen mugimenduen historia ikusezin egiteko,
zatitzeko edo hutsaltzeko joera dutelako.

Azaltzeko, gogoratzeko eta bizitakoari (ez esandakoari ere) izena jartzeko jar-
duerari esker, emakume parte-hartzaile askok beste emakume batzuen an-
tza zutela ikusi zuten, oinazeari esanahi berria eman zioten eta hitz egiteko
eta protagonismo politikoa edukitzeko eskubidea zutela berretsi zuten. Alde
horretatik, oroimena ez zen partekatu zen zerbait bakarrik izan, bete-betean
eratu zelako elkarrizketan bertan, emozioen, isiluneen, gorpuztasunen eta
afektu partekatuen bitartez.

Oroimen horren dimentsio kolektiboa ez zen tokian tokira edo arlo naziona-
lera mugatu. Bizkaiko eta Peruko emakumeen arteko nazioz haraindiko el-



karrizketak agerian utzi zuen zenbait esperientziak (esate baterako, jazarpen
politikoa, arrazakeria instituzionala, ezegonkortasuna edo isiltasuna) zenbait
forma hartzen dituztela testuinguruaren arabera, baina botere-egitura bate-
ratuekin bat datozela. Lotune horri esker, oroimen feminista global, kokatu
eta anitza eratu zen, eta berariazkotasunak nahiz lotune partekatuak aitor-
tzen ditu.

Horrez gain, oroimena salaketarako estrategiatzat ere hartu zuten, baina sen-
daketarako ere bai. Bizitakoari izena jartzean, bortitza edo baztertzailea izan
denean ere, duintasuna berrezarri zen, konponketa sinbolikoa sortu zen eta
ekintza politikorako modu berriak jarri ziren abian. Alde horretatik, oroimena
ez zen itxitako artxibo moduan ulertu, eratzen ari den, orainari eusten dion
eta etorkizuna bideratzen duen prozesu moduan baizik.

Azkenik, nabarmendu egin zen premiazkoa zela oroimen feminista horiek
gordetzea, sistematizatzea eta agerian jartzea. Kontakizunen agiriak, artxibo
bizidunen sorrera, jarduera artistiko eta pedagogikoak edo oroimena politika
publikoetan ezartzeko prozesua forma zehatz moduan aipatu ziren, oroime-
na ikuspegi feministaren bidez instituzionalizatzeko eta ikaskuntza kolekti-
boak ez galtzeko edo haien jatorrizko zentzu politikoarekin zerikusirik ez du-
ten esparruak haien jabe ez egiteko.

Proposamen metodologikoak eta prozesua
berregiteko tresnak

Bizkaiko eta Peruko emakume liderren arteko topaketen zikloan garatutako
prozesuak ikaskuntza baliotsuak sortu ditu bere edukiengatik nahiz aukera-
tutako ikuspegi metodologikoagatik. Esperientzia honek giltzarri zehatzak
eskaintzen ditu, beste lurralde, testuinguru instituzional edo antolakuntza-
prozesu batzuetan berregin ahal izateko, nazioz haraindiko elkargunetzako
ikuspegi feminista kontuan hartuta.

Ekarpen metodologiko nagusietakoa emozioei begira jasangarriak diren ere-
mu seguru horizontalak sortzea izan da. Bertan, hain zuzen ere, emakume
parte-hartzaileek esperientzia politiko, pertsonal eta kolektiboak partekatu

1%

89



20

ahal izan zituzten judizioaren edo instrumentalizazioaren beldur izan gabe.
Konfiantza hori honako hauexen bidez suspertu zen: aurkezpen sinbolikora-
ko dinamikak, talde-lan murriztua, entzunaldi aktiboa eta denbora emozio-
nalak nahiz bertan zeuden gorputzak erdigunean jarri zituen lan zainduaren
erritmoa.

Horrez gain, zikloaren diseinuan, nahita ezarri zen elkargunetzako begirada,
taldeak osatzeko prozesuan nahiz bitartekaritzan. Belaunaldiaren, lurraldea-
ren, etniaren eta ibilbide politiko zein komunitarioen arloko aniztasuna hartu
zen kontuan, ahotsak “emakumeak” kategoria generikopean ez homogenei-
zatzeko asmoz. Ikuspegi horri esker, tentsioak, barruko desberdintasunak eta
ikaskuntza partekatuak ere azaleratu zirenez, kokatuagoa eta anitzagoa den
jakintza sortu zen.

Berregin daitekeen beste giltzarri bat nazioz haraindiko elkarrizketa da, eta
metodologia politiko moduan erabili daiteke eta ez bakarrik jarduera ego-
kien truke moduan. Testuinguru geopolitiko desberdinetako emakume lide-
rren arteko topaketari esker, antzekotasunak ezarri ziren indarkeria-motetan,
erresistentziarako estrategiak hartu ziren inspirazio-iturri moduan eta haus-
narketa kritikoa egin zen feminismo instituzionalaren esparru hegemonikoei
buruz. Hegoalde globaleko eta iparralde globaleko jakitateen arteko horizon-
taltasun hori haustura epistemologiko eta politikoa izan zen berez.

Tresna zehatzei dagokienez, prozesua partaidetzazko zenbait baliabide sor-
tzailetan oinarritu zen: elkarrizketarako gidaliburuak, mapatzeko prozesu ko-
lektiboak, sistematizazio idatzi eta ikusizkoak, oroimen-mantak, egunkari sin-
bolikoak eta gorputzaz nahiz hitzaz ixteko dinamikak, besteak beste. Tresna
horiei esker, esperientziak sentikortasunez zein zehaztasunez bildu ziren, eta
bizitakoaren karga afektibo nahiz politikoa galdu gabe aztertu ziren ondoren.

Era berean, sistematizazio-ikuspegi feministaren bidez emandako lagunta-
sun iraunkorra funtsezkoa izan zen, bizitako prozesua partekatutako jakin-
tza politiko bihurtzeko orduan. Lekukotasunen bilketa, laburpen partzialen
itzulera, hausnarketa kolektiborako denboren errespetua eta parte-hartzai-
leei edukiak berrikusteko emandako aukera funtsezko jarduketak izan dira,
prozesua koherentea, etikoa eta eraldatzailea dela bermatzeko.



Azkenik, etorkizunean prozesua berregiteko gomendio metodologiko hauek nabar-
mentzen dira, besteak beste:

® Topaketarako prozesuak diseinatzea, harremanetarako
eremu moduan eta ez bakarrik prestakuntzarako eremu
moduan.

® Elementu sinboliko, erritual eta sortzaileak erabiltzea, gor-
putzaren, emozioaren eta oroimenaren balioa aitortu de-
zaten.

® Metodologia dekolonial eta kokatuen aldeko apustua egi-
tea, jakitate ez-hegemonikoak aitortzeko eta logika es-
traktibistak saihesteko.

@ Bitartekaritza feminista zaintzea, zainketen, euspen emo-
zionalaren eta entzunaldi aktiboaren ikuspegia kontuan
hartuta.

® Aldi berean sistematizatzeko prozesuak ziurtatzea, ikas-
kuntzak eurak neutralizatu gabe bildu ahal izateko.

Azken batean, zikloak egiaztatu egin du badagoela elkarrekikotasunean, elkarren
arteko aitortzan eta zentzuaren eraketa kolektiboan oinarritutako prozesu politiko
feministak sortzerik eta behar besteko tresna zehatzak daudela esperientzia hau
sustrai eraldatzailea galdu gabe berregin ahal izateko.






BETEBEHARREN

TITULARRENTZAKQO @511

GOMENDIOAK







Betebeharren Titularrentzako
(Bbtt) Gomendioak

Topaketen zikloan bertan adierazitako bizipenen, estrategien eta proposa-
menen azterketa kolektibotik abiatuta, zenbait eskakizun politiko eta neurri
zehatz eratu dira Betebeharren Titularrentzat (BBTT) (instituzio publikoak, ar-
duradun politikoak eta gobernu-egiturak). Proposamen horiek ez dira lagun-
tza-begiradaren ondorioz sortu, eskubideen erabilera aktiboaren eta emaku-
me lider feministek egunero-egunero euren lurraldeetan abian jartzen duten
jarduera politiko eraldatzailearen ondorioz baizik. Babestu ez ezik lidergo fe-
minista kalitate demokratikorako baldintza moduan sustatu, eutsi eta aitor-
tzen duten ingurune instituzionaletarantz aurrera egitea da helburua.

Gomendioak lau multzo estrategikotan daude egituratuta: ingurune institu-
zional seguruen bermea, elkargunetzako ikuspegi feminista kontuan hartzen
duten politika publikoen bultzada, emakumeen lidergoak aitortzeko eta eus-
teko prozesua eta indarkeria instituzionalengatiko konponketa.

Ingurune seguruak bermatzeko neurri
instituzionalak

Zikloan parte hartu duten emakume lider politiko, komunitario eta feminis-
tek behin eta berriro egindako eskaeretakoaren arabera, premiazkoa da insti-
tuzioek indarkeriarik gabeko eremu politiko, instituzional eta komunitarioak
bermatzeko erantzukizuna euren gain hartzea. Hori dela eta, ez da nahikoa
egitate burutuen aurrean erantzutea, indarkeria matxista, sinboliko, institu-
zional eta politikoa baimendu, toleratu edo ezkutatzen duten baldintzen egi-
tura eraldatu behar delako.

Hurrengo gomendioak tokian tokiko, eskualdeko edo estatuko (udalak, al-
dundiak, gobernu autonomikoak, ministerioak, herriaren defendatzaileak,
sistema judizialak eta nazioarteko erakundeak) instituzio publikoentzat dira.
Izan ere, giza eskubideen eta genero-berdintasunaren arloko Betebeharren
Titularrek (BBTT) arlo publiko eta politikoan emakumeen aurkako indarkeriak

8.1

95



prebenitzeko, babesteko, zehatzeko eta konpontzeko eginbeharra daukate:

® Emakumeen aurkako indarkeria politikoa prebe-
nitzeko, artatzeko eta zehatzeko berariazko proto-
koloak ezartzea eta, horretarako, indarkeria sinboli-
koak, digitalak, instituzionalak eta harremanezkoak
kontuan hartzea, baita protokolo horiek abian jartzeko
mekanismo argi eta eskuragarriak ere.

@ Instituzio publikoetan bertan (zinegotzigoak, par-
lamentuak, kontseiluak, unibertsitateak..) laguntza-
rako unitateak edo instantziak sortzea eta, bertan,
langile prestatuak egotea, arlo politikoko genero-in-
darkeriako kasuetan laguntzeko eta isilekotasuna, be-
rriro biktima ez bihurtzeko prozesua eta ekintza era-
ginkorra bermatzeko.

@ Jokabide-kodeetan, barruko araudietan eta elkarbi-
zitzari buruzko arautegietan elkargunetzako ikus-
pegi feminista ezartzea, bereizkeriazko jardunen edo
jardun sexisten aurkako zehapenak barne, errespe-
tuan, aitortzan eta berdintasunean oinarritutako kul-
tura instituzionala sustatzeko asmoz.

® Emakumeen partaidetza segururako baldintza ma-
terial eta sinbolikoak sortzea, baina era askotako be-
reizkeriak pairatzen dituzten emakumeentzat batez
ere (gazteak, migratuak, indigenak, desgaituak, lan-
da-ingurunekoak...). Horretarako, zenbait neurri hartu
beharko dira; esate baterako, eskuragarritasun uniber-
tsala, zainketen estaldura, interpretazio linguistikoa
edo egokitzapen kulturala.

® Berdintasunerako batzordeek eta genero-meka-
nismo instituzionalek baliabideak, autonomia eta
eragiteko benetako boterea dituztela bermatzea,
eremu apaingarriak edo kontsulta hutserako eremuak



izan ez daitezen.

® Erakunde feministekin eta emakume lider komuni-
tarioekin aliantzak ezartzea, politika horiek diseina-
tzeko eta ebaluatzeko. Horretarako, haien esperien-
tzia eta jakitate kokatua ezinbesteko ekarpena direla
aitortzea, instituzioak benetan eraldatzeko orduan.

® Datuak biltzeko eta arlo politikoko indarkeriak
behatzeko sistemak ezartzea eta sexuaren, adinaren,
jatorriaren, desgaitasunaren, lurraldearen eta baldin-
tza politikoaren arabera sailkatzea, gaur egun berezko
kategoria juridikorik ez duten jazarpen instituzional,
sinboliko edo digitaleko kasuak erregistratzeko meka-
nismoak barne.

Neurri horiek, ordea, ez dira unean uneko edo borondate oneko ekintzak, giza
eskubideen, genero-berdintasunaren eta ez-bereizkeriaren arloko nazioarte-
ko konpromisoen ondorioz sortutako betebehar instituzionalaren parte dire-
lako. Ingurune seguruak bermatzen direnean, emakumeak babestuta daude
euren ekintza politikoan, eta, horrez gain, demokrazia hobetzen da, kalitate
instituzionala hobetzen da eta ordezkagarritasun soziala handitzen da eraba-
kiak hartzeko guneetan.

Elkargunetzako ikuspegi feminista kontuan
hartzen duten politika publikoak

Topaketen zikloan bertan zehaztutako indarkeriak ez dira isolatutako ka-
suak, instituzioak, arau-esparruak eta eguneroko jardun politikoak zeharka-
tzen dituzten egiturazko desberdintasunen adierazgarri direlako. Horren au-
rrean, emakume parte-hartzaileen esanetan, premiazkoa da elkargunetzako
ikuspegi feminista kontuan hartzen duten politika publikoak eratzea, behar
besteko gaitasuna duelako emakumeek honako honexen arabera pairatzen
dituzten zapalkuntza ugariak aitortzeko: haien generoa, jatorria, arraza, gizar-
te-maila, adina, desgaitasuna, landatasuna edo migrazio-prozesuekin lotuta-

8.2

97



ko egoera administratiboa.

Ikuspegi hori ezin da printzipioen adierazpenetara mugatu. Horretarako, po-
litika publikoak nola diseinatu, ezarri eta ebaluatzen diren eraldatu beharra
dago, emakumeen errealitate dibertsoekin eta desberdintasunaren egituraz-
ko arrazoiekin bat datozela ziurtatzeko.

Alde horretatik, honako hauexek dira gomendio nagusiak:

® Emakumeen esperientzia zatitzen ez duten politi-
ka integralak bultzatzea, honako hauxe aldi berean
jorratu dezaten: indarkeriak, bazterkeria ekonomikoa,
zerbitzu publikoak eskuratzeko aukera, sexu eta ugal-
keta eskubideak eta ikuspegi holistikoan oinarritutako
partaidetza politikoa.

® Elkargunetza derrigorrezko irizpide moduan kon-
tuan hartzea politika publikoen diagnostikoetan,
plangintzan eta ebaluazioan, emakume indigenek,
afrooinordekoek, landa-ingurunekoek, gazteek, adi-
nekoek, desgaituek eta migratuek jasaten dituzten
eragin bereiziak antzematen direla bermatzeko.

® Erakunde feministentzako eta emakume lider ko-
munitarioentzako partaidetza loteslerako mekanis-
mo egonkorrak ezartzea politika publikoak egitean,
haien jakitateak, ibilbideak eta ekarpenak zilegizko ja-
kintza kokatuaren parte direla aitortzeko.

@ Gaitasun instituzionalak indartzea, elkargunetzako
genero-ikuspegia gobernu-maila guztietan zehar-
katzeko, politikari eta teknikarientzako prestakuntza
espezializatua eta laguntasun teknikoa kontuan har-
tuta.

® Behar besteko baliabide jasangarri eta deszentrali-
zatuak esleitzea, politika publiko feministak betearaz-



teko eta nazioarteko lankidetzako fondoen edo aldiz-
kako deialdien inguruko menpetasun esklusiboan ez
egoteko.

® Berariazko planak eta programak diseinatzea, ema-
kumeen partaidetza politikoa berdintasunean gara-
tzen dela bermatzeko, honako neurri hauek kontuan
hartuta: baiezko ekintza, elkargunetzako parekota-
suna, laguntzarako sareak eta indarkeria politikoaren
aurkako babesa.

® Indarreko arau-esparruak berrikustea eta egoki-
tzea, desberdintasunak eta estereotipoak errepika-
tzen ez direla eta indarkeria instituzional, sinboliko eta
digitalak prebenitu eta zehatu beharreko zilegizko in-
darkeriak direla bermatzeko.

Helburua ez da elkargunetzako ikuspegi feminista arauzko apaingarri mo-
duan eranstea, zeharkako tresna bihurtzea baizik, neutroak diruditen logika-
pean politika publikoek desberdintasunak edo indarkeria instituzionalak be-
tikotu ez ditzaten. Lerro horretatik aurrera egiteko, erabakiak deszentralizatu,
baliabideak berriro banatu eta emakume antolatuen jakintza bete-betean
aitortu beharra dago.

Emakumeen lidergoen aitortza eta 8.3
jasangarritasuna

Topaketen zikloan gehien aipatu diren aurkikuntzetakoa emakumeen lider-
goak maila instituzional, sozial eta politikoan ez aitortzea izan da, historiari
begira baztertuta dauden sektoreetakoak diren emakumeenak, batez ere:
emakume indigenak, landa-ingurunekoak, migratuak, gazteak, desgaituak
edo txiroak. Baloratuak izan beharrean, lidergo horiek kolokan jartzen dira,
isolatu egiten dira edo modu sistematikoan ere egiten zaie eraso.

929



100

Horrez gain, ez dago lidergo-prozesuei urteen joan-etorrian eusteko baldin-
tza material eta sinbolikorik. Zereginen gainkargak, laguntzarako sareen fal-
tak, ezegonkortasun ekonomikoak eta indarkeria politikoak emakume asko-
ren partaidetza iraunkorrerako benetako aukerak ahultzen dituzte. Egoera
horren aurrean, funtsezkoa da Betebeharren Titularrek emakumeen lidergoa
babestu, sustatu eta eutsi beharreko ondasun erkidea dela aitortzea.

Hona hemen gomendatutako ekintza-lerro nagusiak:

® Emakumeen lidergo sozial, komunitario eta politi-
koa demokraziarako eta gizartearen eraldaketara-
ko funtsezko herri-partaidetza dela aitortzea modu
ofizialean. Aitortza hori diskurtso publikoetan eta la-
guntzarako nahiz zilegitasunerako mekanismo zeha-
tzetan azaldu behar da.

® Emakumeen lidergoak sendotzeko berariazko pro-
gramak sortzea, testuinguru landatarretan, indigene-
tan edo zaurgarrietan, batez ere, honako hauxe kon-
tuan hartuta: prestakuntza, laguntasuna, baliabide
materialak eta autozainketa kolektiborako eremuak.

@ Lidergoaren jasangarritasunerako baldintzak ber-
matzea, zainketen inguruko erantzukidetasun institu-
zionala, partaidetzarako baliabideak (garraioa, batera-
garritasuna eta elikadura) eta indarkeria politikoaren
aurkako politika aktiboak kontuan hartuta.

® Emakume liderren eta eskubideen defendatzaileen
aurkako indarkeriei aurre egiteko babes-neurriak
ezartzea, aktibismoaren kriminalizazioa, jazarpen po-
litikoa, zirikatze digitala edo sexu-indarkeria nagusi di-
ren testuinguruetan, batez ere.

® Emakumeen lidergoaren erreferente dibertsoak
agerian jartzea eta edukitzea, estereotipo hegemo-
nikoekin hausteko eta arlo politikoa, komunitarioa,



afektiboa, egunerokoa eta behinolakoa uztartzen di-
tuzten ibilbide ugariak aitortzeko.

® Belaunaldien arteko lidergoak eta lidergo kolek-
tiboak sustatzea, baina ez emakume bakar batean
oinarrituta daudenak, belaunaldien artean jakitateen
jarraipena eta igorpena sendotzen dituzten prozesu
partekatuetan baizik.

Lidergo feministei eustea ez da aitortza sinbolikoa, boterea birbanatzeko egi-
turazko zeregina baizik. Aurrerantzean, instituzio demokratikoak ezin dira gi-
zonen pribilegiorako eremuak izan. Emakumeen lidergo dibertsoak aitortzea,
zaintzea eta sendotzea ez da emakida: zor historikoa da, betebehar demokra-
tikoa eta gizartea eraldatzeko funtsezko estrategia.

Indarkeria instituzionalei aurre egitean 8.z
laguntasunerako eta konponketarako
dauden ereduak

Zikloan bertan antzemandako indarkeria instituzional ugariek (zerbitzu pu-
blikoetan jasandako tratu txarra, berriro biktima bihurtzeko prozesu judizia-
la edo zirikatze politikoa, besteak beste) agerian jartzen dute emakumeen
eskubideak babesteko bermeen falta larria dela instituzioekin dituzten ha-
rremanetan. Askotan ikusezinak diren edo normalizatuta dauden indarkeria
horiek kalte sakon bezain iraunkorrak sorrarazten dituztenez, emakumeen
osasun fisiko, emozional eta komunitarioan dute eragina, baita partaidetza
politikorako edo lidergorako prozesuei eusteko duten gaitasunean ere.

Errealitate horren aurrean, premiazkoa da Betebeharren Titularrek lagunta-
sunerako eta konponketarako eredu integralak bultzatzea eta bide judizialera
nahiz protokolo formaletara ez mugatzea, indarkeria horien konplexutasuna
kontuan hartzeko gai den elkargunetzako etika feminista eta komunitarioa-
ren bidez erantzun behar dutelako.

101



102

Honako hauxe kontuan hartzen da funtsezko jarduketa-lerroetan:

® Laguntasun emozional, legal eta komunitariorako

mekanismo instituzionalak diseinatzea indarke-
ria instituzionalak pairatu dituzten emakumeentzat,
emakume kaltetuek eurek adierazitako premien isi-
lekotasuna, errespetua eta zentraltasuna bermatzeko.

Elkargunetzako eta kultura arteko ikuspegiak kon-
tuan hartzea laguntasunerako prozesuetan, eran-
tzunak emakume indigenen, migratuen, desgaituen,
gazteen, adinekoen, landa-ingurunekoen... errealita-
teen araberakoak direla ziurtatzeko.

Instituzioek eurek garatutako indarkeriak jendau-
rrean aitortzea, oroimenerako, egiarako eta konpon-
keta sinbolikorako prozesuak irekitzeko. Bertan, gai-
nera, barkamen ofizialak eskatu, prozedurak berrikusi
eta antolakuntza-kulturak eraldatu beharko dira.

Prestakuntza feminista eta espezializatua duten
erreferentziako taldeak ezartzea administrazio pu-
blikoetan bertan, indarkeria instituzionaleko kasuetan
esku hartzeko, biktimei laguntzeko eta babeserako
neurriak abian jartzeko.

Elkarrizketarako eta konponketa kolektiborako ere-
muak sortzea, indarkeriek talde antolatuetan, elkar-
teetan edo erkidego osoetan eragina izan dutenean,
batez ere. Konponketa ezin da banakakoa bakarrik
izan: kalte kolektiboa ere aitortu beharko du.

Emakume kaltetuek laguntasunerako ereduen
euren diseinuan duten protagonismoa sustatzea,
logika paternalistak edo hierarkikoak saihesteko. La-
guntasuna indarkeria horiek bizi izan dituztenekin eta
haien esperientzien bidez eratu behar dira.



® Tresna horiei nahikoa baliabide material eta pertsonal ema-
tea, luzaroan dirautela bermatzeko eta berriro biktima ez
bihurtzeko, arreta-faltagatik, desinformazioagatik edo buro-
kratizazioagatik..

Indarkeria instituzionalagatiko konponketa ezin da egintza sinbolikoetara eta ba-
nakako neurrietara mugatu. Horretarako, kultura instituzionalak eta entzuteko
mekanismoak sakon eraldatu behar dira, boterea birbanatu behar da eta kaltea ez
errepikatzeko benetako borondate politikoa eduki behar da. Justizia feministarantz
aurrera egiteko, emakume kaltetuen ahotsak, esperientziak zein proposamenak jarri
behar dira erdigunean, eta, urratutako eskubideak ez ezik, apurtutako konfiantza-
lotuneak ere berrezarri behar dira.






ONDORIOAK







Ondoriocak

Sistematizazioa eta zabalkundea/
agerikotasuna, justizia sinboliko eta politiko
moduan

Txosten honetan garatutako sistematizazio-prozesua ez da jarduera tekniko
hutsa, ezta lekukotasunen bilketa neutroa ere. Ezeren gainetik, euren par-
taidetza politiko eta komunitarioan emakumeek jasaten dituzten egituraz-
ko indarkerien eta indarkeria instituzionalen aurrean eduki beharreko jarrera
politiko eta etikorako egintza da. Elkargunetzako ikuspegi feministaren bidez
sistematizatzean, entzunaldia aktiboa izan behar da, isilarazitako ahotsak ai-
tortu behar dira, zilegitasuna eman behar zaie eta bizitako esperientziaren
balio politikoa leheneratzen duten narrazio kolektiboak ehundu behar dira.

Zigorgabetasuna, higadura instituzionala, egiturazko arrazakeria eta akti-
bismo feministari zilegitasuna kentzeko prozesua ezaugarri bereizgarri du-
ten testuinguruetan (Perun nahiz Bizkaian gertatzen den bezala, nahiz eta
adierazpideak desberdinak izan), indarkeriak aipatzea eta agerian jartzea
eraldaketaren aurretiazko urratsa ez ezik, konponketa sinbolikorako sistema
zehatza ere bada. Izenik ez duenak ez du izanik. Dokumentatzen ez dena ez
da gogoratzen, gainera. Horregatik, sistematizazio honek emakume protago-
nistei eurei itzuli nahi izan dizkie haien kontakizunen balioa, azterketa-gaita-
suna eta euren hizkuntzen, sinboloen zein tresnen bidez oroimena eratzeko
duten eskubidea.

Hemen landutako justizia sinbolikoa ez da aitortza abstraktura mugatzen,
bazterkeriako, indarkeriako edo higadura instituzionaleko esperientziak
pairatu dituzten emakumeen aukeran gauzatzen delako, haien ibilbideari
esanahi berria ematean, kalte-historia barik erresistentzia-historia dela kon-
tuan hartu dadin. Kontakizunak modu kolektiboan antolatzean, lotzean eta
itzultzean, sistematizazioa ispilua dela esan daiteke, eta bizitakoa islatzen du,
baina, horrez, gain, politizatu egiten du, esanahi berria ematen dio eta parte-
katutako aukera moduan proiektatzen du.

107



108

Horrez gain, sistematizazioak borroka epistemologikoaren eginkizuna bete-
tzen du. Ikuspegi teknokratiko edo asistentzialistek jakitateen zatiketa inpo-
satzen badute ere, prozesu honek egiaztatu egiten du emakumeek, euren
lurralde, erakunde eta gorputzetatik, jakintza politikoa ekoizten dutela, tres-
na metodologikoak sortzen dituztela eta zeharkatzen dituzten egituren ingu-
ruko azterketa konplexuak egituratzen dituztela. Jakitatearen ekoizpen hori
aitortu egin beharra dago, eta, horrez gain, oinarri moduan erabili beharra
dago politika publikoak, arau-esparruak eta jarduketa instituzionalak disei-
natzeko orduan.

Zikloan bertan lortutako ikaskuntzen zabalkundea justizia sinbolikoaren
beste ardatz nagusi bat da. Kontakizun eta hausnarketa horiek tresna pu-
bliko bihurtzean, isolamendua apurtzen da, ezusteko aliantzak sortzen dira
eta mugimenduen, lurraldeen zein belaunaldien arteko zubiak ezartzen dira.
Alde horretatik, agerian jartzea salaketa-egintza da, baina proposamen-egin-
tza ere bai, honako hauxe partekatzeko aukera ematen du-eta: ekintzarako
giltzarriak, zainketarako estrategiak, interpretaziorako esparruak eta beste
testuinguru batzuetan erabilgarriak izan diren metodologiak. Hartara, oroi-
mena ez da iraganean harrapatuta geratuko, eta orainerako nahiz etorkizu-
nerako baliabide politikoa izango da.

Era berean, sistematizazio-prozesuak leku bateratua eskaintzen du, bertatik
sarean pentsatu ahal izateko eta, bertatik, berdinen artean elkar ezagutzeko,
lurraldeko, instituzioetako edo belaunaldietako mugetatik haratago. Topake-
tetan nabarmendu denez, emakume askok antzeko bizipenak partekatzen
dituzte (batzuetan haientzat izenik ez badute ere), eta, hain zuzen ere, bizi-
pen horiek kontakizun kolektiboan lortzen dituzte zentzua, duintasuna eta
zuzendaritza politikoa. Sistematizazioak bizitakoa kolektibo egiteko prozesu
hori errazten du, eta errua, lotsa edo larregizko autoeskaera barruratzeko joe-
ra hausten du.

Azkenik, sistematizatzea ezer ez dagoenean konpontzeko modua ere bada:
izenik jartzen ez duten politiken aurrean, kontuan hartzen ez diren erregistro
estatistikoen aurrean eta entzuten ez duten instituzioen aurrean. Ukatutakoa
dokumentatzea eta agerian jartzea funtsezko urratsa da demokratikoagoak,
inklusiboagoak eta zaintzaileagoak diren politika-egikeretarantz aurrera egi-
teko orduan.



Laburbilduta, txosten hau sorrarazi duen sistematizazio feminista justizia sin-
bolikorako, konponketa kolektiborako eta borroka politikorako jarduketa da.
Izan ere, hementxe bildu dena lekukotasunak ez ezik, aldaketarako haziak ere
badira. Beraz, agerian jartzea (zehaztasunez, arretaz eta ikuspegi kritikoaz)
bidezkoagoa den munduranzko bidearen parte da.

Ekintza politiko feministarako aukera
erkideak

Bizkaiko eta Peruko emakume lider feministen arteko topaketen zikloak age-
rian jarri duenez, testuinguruaren, kulturaren, lurraldearen eta instituzioen
arloan desberdintasunak badaude ere, etorkizun partekatua dago, eta ekin-
tza politiko feminista bideratzen du bi lurraldeetan. Etorkizun hori, gainera, ez
da ez iritsi-gune homogeneoa ez programa itxia, prozesuan dagoen eraketa
kolektiboa baizik, eta honako hauexek ditu elikagai: eguneroko erresisten-
tziak, borroken inguruko oroimena, nazioz haraindiko aliantzak eta sistema
goitik behera eraldatzeko guraria.

Etorkizun bateratu hori egituratzen duten zeharkako ardatzetako bat ema-
kumeen gorputzen eta bizitzen zentraltasuna da, bertatik azterketa politikoa
egiten delako, egiturazko indarkeriak antzematen direlako eta alternatibak
proposatzen direlako. Oraindik ere arlo abstraktua, arauzkoa edo teknokrati-
koa lehenesten duten eredu politikoen aurrean, emakume parte-hartzaileek
behin eta berriro diote bizia bera (zaurgarritasunak, emozioak, jakitate gor-
puztuak eta lotuneak kontuan hartuta) jarri behar dela zeregin politikoaren
erdigunean. Hori dela eta, zainketa, entzunaldia, afektibotasuna eta harre-
manezko etika lidergo feministaren funtsezko osagaiak direla aitortu beharra
dago.

Bestetik, indar handiz sortzen den giltzarria ere bada boterea berriro zehaz-
teko prozesua. Emakumeek boterearen erabilera patriarkal, kolonial edo
larderiazkoa salatzen dute, baina, horrez gain, botere hori erabiltzeko beste
modu batzuk ere sustatzen dituzte: eusteko, laguntzeko, babesteko, eralda-
tzeko, birbanatzeko eta sendatzeko boterea, alegia. Boterea indar kolektibo
eta zaintzailea dela dioen kontzepzio hori erabat aldentzen da egitura ins-

109



1o

tituzionaletan kontrolerako eta metaketarako nagusi diren logiketatik, eta,
horren ordez, honako hauexek oinarri dituen lotunearen politika proposatzen
du: erantzukidetasuna, horizontaltasuna eta erroketa komunitarioa.

Bi lurraldeetako kontakizunetan, agerian ere uzten da zeinen beharrezkoa
den inklusiboagoa, parekoagoa, antirrazistagoa, eskuragarriagoa eta ordez-
kagarriagoa den demokraziarantz aurrera egitea. Emakumeek behin eta be-
rriro egiaztatu dute eremu instituzionalak betetzea ez dela nahikoa, barrutik
nahiz kanpotik eraldatzen ez badira. Proposatzen duten feminismo politikoa
kritikoa da gaur egungo egiturekin, baina 0so-0so proposatzailea ere bai: bat
ez datozenak edo deserosoak direnak kanporatzen, zigortzen eta ikusezin
egiten ez dituen demokrazia proposatzen du.

Elkargunetzako eta nazioz haraindiko aliantzak sendotzea etorkizun parteka-
tu horri eusten dioten beste zutabe batzuetakoa da. Zikloaren esperientziak
egiaztatu egin du botere eraldatzailea duela honako hauexen arteko zubiak
ezartzeak: zenbait eratako testuinguruen artean, belaunaldien artean, landa-
inguruneko eta hiriguneko lurraldeen artean eta emakume migratuen, indi-
genen, arrazializatuen, gazteen, adinekoen, desgaituen edo oso ibilbide po-
litiko desberdinekoen artean. Aliantza horiek, ordea, ez dira batuketa hutsak,
interpretatzeko, jarduteko eta eusteko modu berriak sortzen dituztelako eta
elkarren arteko aitortzan eta ezbeharren aurrean modu kolektiboan eusteko
borondatean daudelako ainguratuta.

Modu berean, jakintza kokatu, herritar eta kolektiboa politika publiko femi-
nistetarako oinarria dela aldarrikatzen da. Emakume parte-hartzaileek eskatu
dutenez, aitortza izan behar dute politiketako hartzaile edo erabiltzaile mo-
duan, baina jakitatearen, estrategien, azterketa-esparruen eta eraldaketarako
tresna zehatzen sortzaile moduan ere bai. Diagnostiko komunitarioak, herri-
tarren behatokiak, laguntzarako sareak eta jazarpen politikoari aurre egiteko
alerta goiztiarreko sistemak kontuan hartuta, agerian utzi zen jakitate femi-
nista abian dagoela gaur egun eta benetako aldaketak sortzen ari dela, nahiz
eta askotan beharrezkoa den babes instituzionalik ez daukan.

Azkenik, etorkizun feminista bateratu hori funtsezko ideia honen inguruan
ere badago egituratuta: itxaropena, jardun politiko moduan. Hala ere, ez da
kontsolamendu kolektiboa, antolatzen, prestatzen, salatzen, zaintzen, agen-



da eratzen eta bidea urratzen jarraitzeko erabaki kolektiboa baizik. Alde ho-
rretatik, itxaropena ez da ez bakuna ez abstraktua, oso-oso zehatza eta iraul-
tzailea baizik: bizitza erkideari eusteko modua, testuinguru txarrenetan ere
bai.

m






